
RIVISTA DI STUDI ESOTERICI INIZIATICI MASSONICI

ORGANO UFFICIALE DEL GRANDE ORIENTE ITALIANO - OBBEDIENZA PIAZZA DEL GESÙ

 -
 N

. 0
2/

20
25

 -
 E

D
IT

O
R

E
: 

G
R

A
N

D
E
 O

R
IE

N
T

E
 I

T
A

L
IA

N
O



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

KAIROS 
ORGANO UFFICIALE DEL GRANDE ORIENTE ITALIANO - OBBEDIENZA PIAZZA DEL GESÙ

D
IF

F
U

SI
O

N
E

 I
N

T
E

R
N

A
 G

R
A

T
U

IT
A

 
R

IV
ISTA D

I S
T

U
D

I E
SO

T
E

R
IC

I IN
IZ

IA
T

IC
I M

A
SSO

N
IC

I 
P

E
R

IO
D

IC
O S

E
M

E
ST

R
A

L
E - A

N
N

O 2025 - N
U

M
E

R
O 02

KAIROS -Francesco Salviati (1543 - 1545) 
Particolare Sala dell’Udienza - Palazzo Vecchio - Firenze

Kairos ( ), traducibile con tempo cairologico, è una parola che nell'antica Grecia significava 
"momento giusto o opportuno" o "momento supremo". 
Gli antichi greci avevano quattro parole per indicare il tempo:  (chronos),  (kairos), �  
(Aion) e �  (Eniautos). Mentre la prima si riferisce al tempo cronologico e sequenziale, la seconda 
significa "un tempo nel mezzo", un momento di un periodo di tempo indeterminato nel quale "qual-
cosa" di speciale accade, la terza invece si riferisce al tempo eterno e la quarta indicava un anno. Mentre 
kronos è quantitativo, kairos ha una natura qualitativa. 

EDITORE: GRANDE ORIENTE ITALIANO - VIA UMBERTO RICCI N. 33 - 00166 ROMA ________________________________________________________________________



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

______________________________________________ 
 
 
KAIROS 
 
______________________________________________

 
 
Direttore Responsabile MICHELE GRECO 
 
Comitato di redazione NICOLA TUCCI 

MICHELE GRECO 
A. L. 
M. G. 
D. M. 
A. F. 

 
 
Art director e iconografia MICHELE GRECO 
 
Stampa F.LLI GUIDO ARTI GRAFICHE - RENDE, C.DA LECCO 
 
 
DIREZIONE: indirizzo email: micaelgreco@gmail.com



Kairos 
SOMMARIO 
 
Editoriale: Valore della Tradizione  - Michele Greco pag. 5 
 
 
Allocuzione del Gran Maestro: Innagurazione Casa Massonica e 

      Consacrazione Tempio di Cosenza 
      Centro Storico pag. 9 

 
50° Anniversario del G.O.I.: pag.  12 
 
Filosofia Ermetica: Micael pag. 15 
 
Scegliere la Via: L’Inizio, l’Incubazione, la Rinascita:  pag. 19 
 
V.I.T.R.I.O.L.:  pag. 22 
 
La Casa è posta al centro del Mondo: pag. 24 
 
Libero Arbitrio: pag. 26 
 
La metafora della Caverna e della Fonte d’Acqua: pag. 29 
 
Dal Silenzio... alla Pietra...: pag. 32 
 
Maestro Segreto: Michele Greco pag. 35 
 
Chi siamo e perchè lo siamo: pag. 42 
 
Le Vie della Rinascita: pag. 45 
 
La Squadra e il Compasso - Geometria della vita: pag. 50 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
La Preghiera dell’Iniziato pag. 8 
 
Stasera, è serata di Loggia pag. 21 
 
Libertà pag. 28 
 
Meditazione sul Cristo pag. 44 
 
La vera bellezza sta nella purezza del cuore pag. 52



Kairos - N° 02/2025

 
4



 
EDITORIALE 
Michele Greco 

 
Il valore della Tradizione 

 
 
La Saggezza degli antichi Iniziati, che ispirarono la loro condotta ed i loro Lavori 

rituali alla contemplazione ed all’imitazione della Natura, quale vera ed autentica imma-
gine del Creatore, indica all’Iniziato anche in questo millennio una sola Via... quella della 
Tradizione. 

Tradizione: il Tesoro delle conoscenze sperimentate dall’Umanità... il pensiero oc-
cultato che vuole essere scoperto... il Tesoro quale simbolo dell’Essenza Divina non ma-
nifestata e della Luce della conoscenza esoterica, che si manifesta dopo aver superato le 
prove, gli ostacoli propri del Viaggio interiore (V.I.T.R.I.O.L.) 

Il Tesoro nascosto, l’occulta pietra, è di natura morale e spirituale ed il supera-
mento delle prove, le vittorie sui Guardiani della Soglia, mostri della nostra coscienza, 
sono anch’essi ostacoli di ordine morale e spirituale. 

La Pietra Occulta cui fà riferimento la Tradizione è il simbolo della purezza rag-
giunta ed i mostri che La custodiscono sono soltanto aspetti brutali di noi stessi, quali ad 
esempio l’ambizione, l’egoismo, l’ignoranza, i pregiudizi, il fanatismo, la superstizione..; 
pericoli, questi, contro i quali dobbiamo armarci contrapponendo la nostra armatura di 
Luce, se vogliamo scoprire la presenza immanente e trasformatrice di Dio in noi. 

Tradizione: depositaria di conoscenze e di verità, fecondatrice e dispensatrice di 
autentici valori e ideali; la Tradizione dei Liberi Muratori non ha mai conosciuto crisi e 
non si è lasciata influenzare dagli usi e costumi dei tempi... Essa ha sfidato i secoli... i 
millenni... rimanendo pura ed immacolata e preservando ai posteri Misteri e Verità oc-
cultati da simboli, allegorie, miti, leggende... 

La Via indicata dai Maestri Invisibili (Grandi Iniziati del passato: Tradizione), 
agli Iniziati all’Arte Reale di oggi, si trova, ancora, al di là delle due Colonne del nostro 
Sacro Tempio. Esse, come è riposto nei nostri Rituali, rappresentano la Stabilità e la 
Forza, indispensabili al Lavoro muratorio che, perseverando nella continuità e nel tempo, 
aggiunge alla Stabilità, alla Forza  dell’intelletto la  Bellezza dell’Immaginazione così da 
suscitare l’Intuizione che trascende il Raziocinio, consentendo all’Iniziato all’Arte di ri-
velare quanto si cela dietro il velo del linguaggio simbolico. 

L’intuizione ed il raziocinio sono gli strumenti indispensabili che consentono al-
l’Iniziato di scendere nella profondità del proprio Io per alimentare progressivamente la 
Luce della conoscenza di se stesso al fine di scolpire rettamente con misura ed equilibrio 
la propria Pietra per l’elevazione spirituale del muro simbolico e, scavare, così, oscure e 
profonde prigioni al vizio e lavorare al bene ed al progresso dell’Umana Famiglia Uni-
versale. 

Il Tempio dell’Uomo concepito quale simbolico rovente Atanor - infuocato dalle 
individuali potenzialità degli adepti, votati a purificarsi e spoliarsi della individuale pro-
fanità - assume tutta la sua tradizionale importanza e sacralità... ed al cospetto dell’Uni-

Kairos - N° 02/2025

 
5



verso stellato, visibile dal Tempio incompiuto, tutte quelle potenzialità si confrontano 
(unione), nel più assoluto reciproco rispetto, perdendo, così, le scorie negative (divisione) 
per fondersi in  una unica bolla dalla quale si sprigiona il calore dell’Amore universale e 
la Luce della Verità. 

L’uomo giungendo alla luce del sorgente sole la vede, la sente, come gli altri ani-
mali, come ogni essere nato... ma colui che si pone al Centro della Squadra e del Compasso  
anela ad un’altra Luce... anela a quella Luce Spirituale Interiore che è la sola che gli con-
sentirà di dissolvere il baratro dell’oscurità... la sola che gli consentirà di elevare il suo 
animo ed il suo pensiero verso un alto Ordine che è Armonia.  

Nel Tempio della Sapienza il fine dell’uomo è così tracciato in una linea verticale 
che sale verso l’Infinito: dall’imo del baratro all’empireo. L’Iniziato risalendo la perpen-
dicolare del filo a piombo si eleva verso l’alto... sprigiona la sua ansietà di divenire... 
opera in armonia, per ordine e per luce, con la bellezza dell’Universo: è la speranza del-
l’altezza.    

Il nostro Tempio Interiore è il luogo silente dove le cose parlano mute... è il luogo 
dove l’Iniziato si avvia a salire i gradini spirituali che conducono alla soglia della casa 
della dea ignota Sophia... ma è anche il luogo dove si insinua agile, flessuoso, accattivante 
l’invito del male: i tre compagni sempre in agguato ad ostacolare o rallentare l’ascesa 
dell’uomo verso la Luce.  
 ... in tale luogo si muore e si rinasce continuamente... si cade e ci si rialza... si sale e si 
scende...  
Ombra e Luce continuamente riscoperte... 

L’Iniziato in questo Tempio incompiuto si forgia acquisendo quelle capacità che 
gli sono necessarie per affrontare le sempre più incalzanti e drammatiche sfide quotidiane 
e per poter essere nocchiero di se stesso e guida per altri nell’oceano procelloso della vita. 
Il continuo richiamo alla Natura, alla quale si ispira la gran parte della simbologia dei 
nostri Rituali, dal 1° al 33° Grado di Sapienza e di Conoscenza, insegna all’Uomo, iniziato 
alla Sacra Arte Muratoria, che vi sono delle Leggi immutabili ed eterne da osservare in-
derogabilmente se si vuole raggiungere la coesistenza armonica e pacifica di tutti gli esseri 
viventi nell’Universo.   

L’Iniziato, perseverando nel Lavoro di sgrossatura della propria Pietra e parteci-
pando attivamente al Lavoro di Loggia, acquisirà la consapevolezza della armonica cor-
rispondenza di ciò che è in Alto con ciò che è in Basso (equilibrio)  maturando, quindi, la 
capacità di privilegiare, diffondere e difendere i valori perenni dell’Umanità, quali la fra-
tellanza, l’uguaglianza, la dignità, la tolleranza, la giustizia, il rispetto dell’ambiente e 
della natura, ma soprattutto la Libertà che tutti gli altri compendia e garantisce.  

Per quanto la ricerca sia ardua e limitati gli elementi di cui alla fine si potrebbe 
disporre, il pensiero... le riflessioni... le analisi contenuti negli articoli di questo numero 
riflettono l’importante soggetto della Tradizione Massonica-Iniziatica in relazione alla vita 
cui l’umanità deve gran parte del suo patrimonio spirituale. 

I Grandi Iniziati, i Fratelli Maestri passati all’Oriente Eterno, il Nostro Serenissimo 
e Potentissimo Gran Maestro, Fr. Nicola Tuccia e gli illuminati Fratelli della Nostra «An-
tica per Tradizione Obbedienza», con percorsi diversi ma illuminati dalla stessa Lampada, 
fanno rivivere, rendendoli attuali, tutti gli splendori delle visioni che confortarono le anime 
libere in un mondo schiavo... la grandezza di sacrificio che tenne accesa la lampada del 

Kairos - N° 02/2025

 
6



Pensiero in epoche brute... tutte le glorie e tutti i dolori che vibrano per i fili Tradizionali 
massonici ed iniziatici. 

Questi Fratelli, rievocano gli sforzi del massone e dell’iniziato per soddisfare l’an-
sia di immortalità... per comprendere il mistero della vita... per illuminare la notte che in-
combe fuori dal breve cerchio della nostra potenza di concezione. 

Ancora una volta, nella rivista Kairos, si cimentano collaboratori, illustri e meno 
illustri,  tutti Fratelli di buona volontà, il cui pensiero è alimentato dall’amore per la libertà 
e per la verità... verso quella Luce assoluta al di sopra della nostra logica e del nostro sen-
timento. 

Kairos un progetto... una visione... una utopia... un fervore di pensiero che tenta di 
raggruppare, come cellule giunte in un aurea magnetica, le anime e le menti più elette, 
lontano dalle masse rassegnate al peso della tirannide materialistica.  

Noi cari Fratelli, superstiti dei Cavalieri del Tempio Tradizionale, siamo tutti ini-
ziati o aspiranti all’Arte Reale, come quella Pietra di un antico edificio che, ancora oggi 
come sempre, testimonia e testimonierà la tacita vendetta contro ogni oppressione per 
mano dello scalpello e del maglietto dell’artista imperterrito ed inesorabile.  

Il valore della Tradizione... l’insegnamento tradizionale deve essere fedelmente e 
gelosamente custodito... deve essere il testo sacro al quale dobbiamo ispirare il nostro la-
voro interno e la guida per la nostra opera profana. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Viaggio verso l’immortalità 

Kairos - N° 02/2025

 
7



 
LA PREGHIERA DELL’INIZIATO 

  
Onnipotente Signore! Il senza Nome! 

Tu, artefice di questo perfetto nostro corpo e casa, 
aiutaci e guidaci alla Tua Luce, 

fra arco e arco di questo Tempio in perenne costruzione. 
Dà a noi, Tuoi consacrati, forza e perseveranza 

a foggiare questa creta, a smussare questa pietra, 
a squadrare questo capitello. 

Insegnaci a contare questi nostri giorni, 
affinché noi acquistiamo un cuore savio. 
Allontana da noi l’errore e l’ignoranza. 
Rendici liberi dalle pastoie del Mondo, 

dai compromessi morali e dalle menzogne della società. 
Fa che il nostro udito si affini per ascoltare 

i battiti impercettibili 
di un cuore in affanno, di un’anima in angoscia, 

e che tutti i Figli della Grande Vedova 
si riconoscano Fratelli. 

Insegnaci a leggere la grande Parola, 
scolpita nel Cielo, nella Vita e nella Morte. 

Traduci intelligibilmente 
i segni nascosti nei sacri simboli che Ti adombrano, 

e salvaci dall’errata interpretazione di essi, 
che perpetua l’errore ed il male nel Mondo. 

Allontana da noi la ricchezza, padre di vizi e di tirannia, 
ma salvaci dalla miseria, madre di guerre 

e di rivalità di caste. 
Immergici nel Tuo grande Spirito, 
e segnaci col trinomio primigenio, 
per distinguerci nel Mondo quali 

Tue “Fiamme erranti dello Spirito”. 
A Te, in Te, per Te, 

Signore dai mille Nomi e dai mille aspetti. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Kairos - N° 02/2025

 
8



ALLOCUZIONE DEL GRAN MAESTRO  
SER.MO E POT.MO FR. NICOLA TUCCI 3° 33° 
INAUGURAZIONE NUOVA CASA MASSONICA  

E CONSACRAZIONE NUOVO TEMPIO  
IN COSENZA VECCHIA 

PALAZZO SAN FRANCESCO  
 

Carissimi Fratelli, 
dopo tre anni di pura follìa, oggi 5 di settembre del 2025 E:.V..,siamo riusciti a completare 
la nascita di una nuova Casa Massonica nella città Di Cosenza. 
Abbiamo lavorato sodo, sotto il sole e spttp le intemperie, ma cpn la volontà dei pazzi e 
degli assurdi, siamo riusciti a pompiere l’opera tanto agognata. 
Il mio più profondo e sentito ringraziamento va a tutti i Fratelli che hanno collaborato a 
questa a dir poco magnifìca celebrazione e costruzione del Tempio di Salomone. 
Non abbiamo adottato la scioperata e follica azione della cicale, ma abbiamo operato come 
la formica che a sprazzi e con tanti sacrifìci realizza il proprio magazzino di riserve per 
l’inverno. 
La mia volontà ed azione massonica non si ferma qui, ma va ben oltre l’immaginario e 
immediatamente comunico a tutti Voi le prossime iniziative che daranno lustro e Storia 
alla Nostra Gloriosa Obbedienza. 
1)    La prima Iniziativa sarà quella di iscrivere a registro unico delle imprese del terzo 
settore la nostra Obbedienza già con proposta della Giunta Esecutiva dell’Ordine che è 
stata indetta per giorno 14 di settembre 2025 E:.V:.-E già, con il 5% per mille andremo a 
recuperare quei 40 - 50 mila euro all’anno che faranno cassa per il Tesoro di Gran Log-
gia. 
Ringrazio quel Fratello che mìa ha suggerito si tale modo a procedere perché altri Fratelli 
che dovevano e potevano farlo, non lo hanno fatto, dimostrando il Loro grande zelo verso 
l’Obbedienza, ricoprendo Cariche di GRANDI DIGNITARI.... 
2)     La seconda mia iniziativa sarà quella della compera del Tempio di Montalto Uffugo 
da parte di Fratelli o diversamente con contratto 6 + 6 scadente if 26 di agosto dei 2026 
E:.V:. e con tutte le possibilità contrattuati ascritte e firmate su di esso. 
3)    La terza analisi posta in essere nella mia mente è e sarà quella di rendere questa Ob-

Kairos - N° 02/2025

 
9



bedienza, libera da DOGMI che 
l’hanno vista incatenata per anni insieme 
a tante altre Obbedienze Massoniche ren-
dendola per la prima volta e la 
prima....nel mondo intero TUNICA 
ISOLA FELICE CHE C’È’ contraria-
mente a tutte le altre isole che non ci 
sono. 
Le mie teorie, le mie fantastiche Imprese 
vedono oggi Noi al centro di iniziative 
che gli altri ben presto ci invidieranno. 
Questo ed altro sto portando avanti dal 
2005 per affrontare ciò che chi mi ha pre-
ceduto non ha fatto. 
Ciò che altri Gran Maestri non hanno 
fatto e se lo hanno fatto, questo è avve-
nuto con milioni di euro che Noi non 
abbiamo. 

Ho dimostrato, abbiamo dimostrato che con la sola volontà tutto si può, tutto si può rag-
giungere e tutto si può 
realizzare. 
Nella costruzione di questa opera ho notato ed ho costatato la volontà e la partecipazione 
di chi l’ha messa in atto e di chi poteva e non ha dato nulla. Di chi doveva dare e si è vo-
latilizzato contrariamente a chi ha sudato setta camicie per questa magnifica visione di cui 
oggi prendiamo atto e che non è mia, non è nostra ma è di proprietà della Nostra Gloriosa 
Obbedienza.  
4)    ULTIMO TOCCO MAGICO IN RIFERIMENTO AL Nostro Convegno Massonico 
per i 50 anni 1975 - 2025 della Nostra Gloriosa Obbedienza , lo stesso, non essendo potuto 
essere espletato presso la città di Catanzaro aperto al pubblico per mancanza di organiz-
zazione del tavolo dei relatori e moderatori, ho deciso mio motu proprio che lo stesso si 
terrà giorno 26 ottobre 2025 -domenica - alle ore 9,00 in punto presso il nostro Tempio di 
Montalto Uffugo - CS - con il tema: LA TRADIZIONE MASSONICA DELLA NOSTRA 
OBBEDIENZA. 
Lo svolgimento della traccia dell’argomento è lasciata al GRANDE ORATORE nostro 
Fratello Michele Giglio che ne curerà la perfetta armonia dei suoi contenuti. 
 
Non devo, non voglio, non ho nessunissima intenzione di dire altro ma farò e sarò : 
AGERE NON LOQUII- 
  
CERCA LA CROCE CHE E’ IN TE E PORTATELA SULLE SPALLE. 
Grazie a tutti. 
T..F:.A:. 
 
 

Kairos - N° 02/2025

 
10



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Kairos - N° 02/2025

 
11

V
is

ua
le

 d
i a

lc
un

i a
m

bi
en

ti 
de

lla
 C

as
a 

M
as

so
ni

ca
 d

i C
os

en
za

 C
en

tr
o 

St
or

ic
o



 
50° ANNIVERSARIO DEL GRANDE ORIENTE ITALIANO 

 
“TRADIZIONE SCOZZESE DEL GRANDE ORIENTE ITALIANO-OBBEDIENZA PIAZZA DEL GESÙ” 

 Il Grande Oratore 
   

 
Amati Fratelli, oggi ci ritroviamo insieme per celebrare non soltanto un anniversario, 

ma un cammino. Cinquant’anni di storia, di pensiero e di fede nella Tradizione Scozzese; cin-
quant’anni durante i quali la nostra Obbedienza ha continuato a far ardere la Fiamma che illu-
mina le coscienze e unisce gli uomini nella ricerca della Verità. 

Cinquant’anni in cui la Massoneria non è stata rifugio, ma strumento di elevazione, via 
d’ascensione verso la Luce interiore che ogni uomo porta in sé.  

Questo mezzo secolo di vita è solo una tappa nel lungo pellegrinaggio dell’anima mas-
sonica: il proseguimento di una catena iniziatica che da secoli trasmette, di Fratello in Fratello, 
la medesima aspirazione al Bene, alla Conoscenza e alla Libertà. 

Il nostro cammino - quello del Grande Oriente Italiano, Obbedienza di Piazza del Gesù- 
nasce nel segno luminoso del Rito Scozzese Antico ed Accettato, matrice viva della nostra iden-
tità spirituale e custode della visione universale che ci appartiene. 

Era il 26 giugno 1908 quando, in Piazza del Gesù nr. 47, l’intero Rito Scozzese si distaccò 
dal Grande Oriente d’Italia per riaffermare un principio che nessuna epoca può spegnere: la li-
bertà di coscienza come fondamento della vera Iniziazione. 

L’Onorevole Saverio Fera, insieme all’intero Supremo Consiglio e a numerosi Fratelli, 
scelse di non piegarsi a logiche politiche o ideologiche, ma di seguire la voce interiore della 
Tradizione.  

Quel gesto - coraggioso, lucido e ispirato - non fu un atto di rottura, ma di fedeltà: fedeltà 
agli Antichi Doveri, ai Landmarks, alla purezza della via Scozzese, che da sempre insegna che 
l’Uomo è libero solo quando obbedisce alla propria coscienza illuminata. 

Anche nei tempi oscuri del fascismo, quando le Logge furono sciolte e la Massoneria 
costretta al silenzio, la Fiamma Scozzese non si spense. Continuò a bruciare, nascosta ma viva, 
nei cuori di coloro che non vollero rinunciare alla ricerca della Luce. 
E quando nel 1946 tornò la libertà, la nostra Obbedienza riemerse, rinnovata nello spirito.  

Poi, nel 1975, dopo i Congressi dell’Hotel Massimo D’Azeglio, le Famiglie Scozzesi si 
ricomposero per ricostituire il Grande Oriente Italiano – Obbedienza di Piazza del Gesù, guidate 
da Giovanni Magherini Graziani e Pietro Maria Muscolo, restituendo così vigore e forma al-
l’antica continuità della nostra Tradizione che continua oggi con il lavoro silenzioso dell’instan-

Kairos - N° 02/2025

 
12



cabile nostro Serenissimo e Potentissimo Gran Maestro Fr:. Nicola Tucci 3:.33° con il lavoro 
operoso del Sovrano Gran Commendatore Fr:. Pasquale Costanzo 3:.33° e con la vicinanza della 
Serenissima e Potentissima Gran Maestra della Gran Loggia Italiana Scozzese Femminile Sorella 
Elisabetta Fatima Porchia 3:.33°. 

Da allora, il Rito Scozzese è rimasto il cuore del nostro metodo e la sorgente della nostra 
visione: un linguaggio simbolico e sapienziale che unisce la conoscenza alla virtù, il pensiero 
all’azione, l’uomo alla propria origine divina. 

Nella nostra Obbedienza convivono due dimensioni complementari della Regolarità: 
quella giuridica, che ci lega alla società civile e al rispetto delle leggi, e quella iniziatica, che ci 
collega alla Tradizione Universale della Massoneria e al Rito Scozzese Antico ed Accettato. 

Siamo, infatti, l’unica Comunione in Italia che trasmette le pratiche delle Logge attra-
verso i Comandi dei Carabinieri alle Questure provinciali, in piena trasparenza istituzionale. Da 
trent’anni chiediamo a ogni profano che chiede la Luce il Casellario Giudiziale, i Carichi Pen-
denti, e svolgiamo un’accurata istruttoria reputazionale, affinché chi varca la soglia del Tempio 
sia uomo integro e degno di quell’Ordine che si fonda sulla moralità, la lealtà e la rettitudine. 

Ma, amati Fratelli, la regolarità più profonda non è sancita dalla legge degli uomini, 
bensì da quella dello spirito. Essa nasce dall’adesione sincera agli Antichi Doveri, alle Costitu-
zioni Scozzesi, ai Landmarks, e dal rispetto del Rito come via di perfezionamento. 

Il Rito Scozzese Antico ed Accettato è la spina dorsale della nostra identità: rappresenta 
il disegno simbolico dell’universo, l’ascesa progressiva dell’anima attraverso i gradi della con-
sapevolezza, il passaggio dalla pietra grezza 
alla pietra levigata, dalla materia allo spirito, 
dal Maestro al Cavaliere, dal simbolo alla 
Luce. 

Ecco perché il nostro riconoscimento 
non dipende da concessioni esterne, ma dal 
rispetto di ciò che è eterno e immutabile: la 
Tradizione Scozzese, il Metodo Iniziatico e la 
Luce Interiore che ogni Fratello porta in sé. 
 Il Rito Scozzese non è una sterile ge-
rarchia di titoli, ma una filosofia in divenire, 
una via di conoscenza progressiva che guida 
l’uomo verso la propria crescita interiore. 

Ogni grado rappresenta una tappa del-
l’ascesa, un passaggio in cui la materia si tra-
sforma in simbolo e il simbolo in 
consapevolezza. È un percorso in cui la spada 
diventa croce, il lavoro meditazione, la pietra 
parola e la parola silenzio. 

La Tradizione Scozzese ci educa alla 
misura, alla pazienza, alla purezza del gesto, 
insegnando che la vera forza non è nel domi-
nio sugli altri, ma nella padronanza di sé, 
nella conquista interiore della propria libertà 
e della propria umanità. 

Giuseppe Verdi affermava: “tornate 

Kairos - N° 02/2025

 
13



all’antico e sarà un progresso”. Nel cuore del III secolo d.C., ad Alessandria d’Egitto, un uomo, 
anch’egli silenzioso e riservato, attirava allievi da ogni parte dell’Impero. Si chiamava Plotino. 
Era un filosofo, ma anche una guida spirituale e fu il fondatore e principale esponente del neo-
platonismo, una scuola filosofica che ha ispirato profondamente il pensiero occidentale. I suoi 
insegnamenti si muovevano su un confine sottile tra ragione e mistica.  

Plotino insegnava che tutto emana dall’Uno, fonte oltre ogni forma; dalla sua pienezza 
procedono il Nous (Intelletto) la Mente Universale e l’Anima del mondo nella quale ogni crea-
tura trova la propria radice. L’anima umana è scintilla di quella Luce e può ritornare all’Uno 
mediante purificazione e contemplazione.  

Parlava dell’Uno come principio assoluto e indiviso da cui tutto emana, delineava in 
forma filosofica la stessa intuizione che anima il nostro Rito.  

L’anima umana, riflesso di quella Luce, è chiamata a ritornare alla Fonte, non con il 
corpo ma con la coscienza, attraverso la purificazione, la contemplazione e il silenzio.  

È sorprende constatare come oggi, nel linguaggio della fisica quantistica, ritornino echi 
di quelle stesse verità: la materia e l’energia si rivelano intimamente connesse, le particelle dia-
logano a distanza, e ciò che appare separato si scopre unito da fili invisibili. È come se la scienza 
moderna stesse lentamente raggiungendo, con altri strumenti, la stessa conclusione che l’Iniziato 
conosceva da sempre: che tutto è Uno, e che ciò che è in noi è dello stesso tessuto di ciò che è 
ovunque. Che il compasso e la squadra si fondono ed il compasso influenza la squadra, lo spirito 
modifica la materia.  

Fratelli, ciò che celebriamo oggi, allora, non è soltanto l’anniversario dei cinquant’anni 
dalla rifondazione, ma una continuità spirituale. Abbiamo custodito la libertà di coscienza, la 
regolarità, la Tradizione Scozzese, e quella Luce che, da secoli, continua a illuminare il nostro 
cammino.  

Plotino ci ammonisce: “Non c’è bisogno di salire: basta tornare in sé stessi ed osser-
vare.” E noi sappiamo che il vero viaggio del Massone non è nello spazio, ma nella profondità 
della propria anima.  

Non si sale verso l’Uno: si ritorna all’Uno, perché l’Uno il Grande Architetto dell’Uni-
verso è già dentro di noi.  

La Tradizione Scozzese è questa via del ritorno, questa disciplina del pensiero e del 
cuore che trasforma la conoscenza in Amore, il simbolo in Verità, la materia in spirito.  

È il filo invisibile che unisce i Maestri del passato ai costruttori del presente, e i costruttori 
di oggi a coloro che verranno dopo di noi. 

E allora, Fratelli, procediamo ancora insieme, con cuore puro, con mente lucida e con le 
mani congiunte, perché ciò che è in noi è dello stesso tessuto di ciò che è ovunque, e perché 
l’Uno - eterno, ineffabile e indiviso - continui a riflettersi, attraverso Noi, nel mondo degli Uo-
mini. 
Così sia. 
 

 
                                                     
 
 
 
 
 

Kairos - N° 02/2025

 
14



 
FILOSOFIA ERMETICA 

Micael 
 

La Massoneria volendo essere della vita la 
sua essenza spirituale intende penetrare ed 
addestrare i propri affiliati nei significati 
della vita superiore.  

Ciò lo fa ricorrendo al simbolismo e al me-
todo del dialogo. Quel dialogo che apparirà 
serrato nelle iniziazioni e nei riti e a quel sim-
bolismo che curerà e tramanderà come nes-
sun altro sodalizio moderno e che fu 
coltivato dalle religioni segrete dell’antichità. 

Tali religioni vennero chiamate misteri 
perché coltivate nel mistero. 

Di qui i misteri di Iside, Osiride, Cerere e 
Mitra. A questi misteri sono particolarmente 
iniziati i Massoni del Rito Scozzese Antico 
ed Accettato. 

In tutti i Gradi del Rito Scozzese ci si at-
tarda, oltre ai simboli e nel rispetto scrupo-

loso dei Rituali, sulla filosofia che accompagna ciascun Grado.  
Il R.S.A.A. fa sì che il Massone che perviene al Grado IV, possegga prudenza, dominio 

di sé, perseveranza nel bene. Il Massone che perviene al Grado IX sia esempio di coraggio, di 
dedizione, obbedienza, giustizia. Chiede poi, di conseguenza, al Principe Rosa Croce il senso 
della fratellanza universale e che sia in possesso della sintesi di tutte le religioni e di tutte le 
scuole filosofiche non materialiste.  

Tutto ciò affinché colui che infine perviene al XXX Grado, cioè Cavaliere Kodosch - 
ovvero Santo -, vi giunga con la capacità, la struttura idonea per immedesimarsi nel regno della 
bontà, che è il regno stesso di Dio; quel Dio che la Massoneria venera sotto il nome di Grande 
Architetto dell’Universo; affinché egli possa poi dare forma e risultati pratici alle conoscenze 
spirituali acquisite. 

I princìpi massonici espressi con una miriade di simbolismi approvati dal “Convento dei 
Supremi Consigli Federati del R.S.A.A.” riunitosi a Losanna nel 1875 e oggi validi sono i se-
guenti: 
a) nessun limite alla ricerca della Verità; 
b) riconoscimento incondizionato di un Ente Creatore sotto il nome di G.A.D.U.; 
c) il sodalizio è aperto a tutti gli uomini di tutte le nazionalità, razze, credenze; 
d) lotta contro l’ignoranza, sotto tutte le forme. 
Proclamati questi princìpi il Convento di Losanna riaffermò la dottrina massonica contenuta 
nelle definizioni che appresso riporto: 
- Rendere l’uomo degno della sua terrena missione. E poiché il Creatore Supremo ha dato al-
l’uomo il dono prezioso della libertà, la libertà è, dunque, patrimonio dell’umanità intera. 
- La Massoneria non è una religione, lascia perciò liberi i suoi affiliati di seguire la religione 
che desiderano. 

Kairos - N° 02/2025

 
15



- La Massoneria persegue unicamente il fine dell’istruzione laica. La sua religione riposa soltanto 
sulla massima: “Ama il tuo prossimo”. 
- La Massoneria proscrive dalle sue riunioni ogni discussione politica e religiosa. Coltiva l’amore 
di Patria. 

Con l’ingresso nel R.S.A.A.  il Libero Muratore esce dal magico alone dei segni, delle 
parole d’ordine, dei tocchi ecc., man mano ch’egli procede sulla Scala delle Conoscenze supe-
riori.  

Diciamo che nel Rito Scozzese non siamo più nel mondo delle immagini e di suggestioni 
non perché esso sia abolito, ma perché il suo scopo ha mete diverse; quelle dell’acquisizione 
progressiva di una concettualità  filosofica ove vive la Tradizione del processo evolutivo del-
l’Umanità.  

La sostanza, comunque, filosofica dei gradi scozzesi risiede soprattutto  nella Scienza 
Ermetica dalla quale traiamo la forza energetica che alimenta la Fiammella Divina che è in cia-
scuno di  noi e che ci trascina in un lungo viaggio ciclico teso al ritorno verso ciò che è la nostra 
meta: la perfezione. 

Allora, allora soltanto sentiremo la voce della Sfinge Ermetica che informando il nostro 
costume ci donerà scienza e coscienza, perché sapremo come RAM - colui che raggiunse in 
Egitto il regno dei Magi per conoscere il segreto della Piramide di Ermete - ascoltare la Sfinge 
per scoprire la scienza totale, cioè il Mistero della Vita: una la chiave di tutta la significazione 
della Piramide. 
E allora la Sfinge di Gisè, come a RAM, dirà a noi: 
“ ...... gli Atlanti mi hanno scolpito nel granito, così grande e strana, affinché ogni passante si 
arrestasse e cercasse di comprendermi, ma finora ben pochi hanno penetrato il mio mistero, e 
davanti a me torrenti d’uomini sono passati così macchinalmente come sciami di cavallette. 
Io sono nata dalla Sapienza dei Rossi (Atlante) per trasmettere nel futuro queste semplici parole: 
..... l’ uomo deve osare, volere, sapere, tacere. 
Guardami! Io sono la forza intelligente del Gran Tutto, il Verbo d’Oro di Eva che canta la Gloria 
di Essere. Osservami bene! Io ho il corpo di leone poiché un tempo non ero che un animale, 
una forza cieca della natura, ma la Luce fu fatta in me: Io ho osato e voluto e ho compreso ciò 
che distingue l’uomo dall’animale: l’intelligenza radiosa che dorme nel suo cervello. 
La mia origine tuttavia non ho voluto rinnegare: ho conservato il mio corpo da leone e sono di-
venuta la Sfinge dalla testa d’uomo” 
E la Sfinge continuò: 
“Che il passante che mi interroga sappia dunque ciò:  
la testa é l’Arca Santa dove l’intelligenza s’é addormentata nei gravi vapori emanati dalla ma-
teria. Sia svegliata la Dea, ed essa insegnerà all’uomo il mezzo di domare il Serpente del De-
siderio. Allora padrona del suo corpo di leone egli sarà puramente una testa pensante. 
Le sue labbra come le mie, sorrideranno alla vita e similmente a me egli contemplerà impassibile 
tanto l’oro del tramonto, come il turbine nero del deserto solcato dai lampi, poiché, se il suo 
corpo apparterrà alla terra, la sua mente abiterà nei Cieli” 
E proseguendo la Sfinge ancora disse: 
“ E ora che tu sai, taci!  
Prendi esempio da me, sii enigmatico, perché la forza risiede nel silenzio, e la verità non può 
generare che follia nei cervelli troppo deboli per comprenderla. 
D’altra parte che cosa sono gli uomini che ti attorniano se non leoni ruggenti nell’insaziabile 
fame dell’egoismo?  Che cosa diverrebbe la scienza fra le loro mani se non folgore maledetta 

Kairos - N° 02/2025

 
16



che incendia le messi?  Essi se ne ser-
virebbero per distruggersi fra loro 
come un tempo nella terra di Atlan-
tide” 
Quindi la Sfinge afferma la verità della 
iniziazione, così esprimendosi:  
“ Sia dunque la scienza racchiusa pre-
ziosamente nel Tabernacolo della Ini-
ziazione: meglio é per la moltitudine 
vivere nell’ignoranza delle bestie che 
sapere a metà, per il fine egoistico di 
opprimere il prossimo.” 
E conclude la Sfinge: 
“ taci anche tu, o Ram, taci. L’età 
dell’oro non é ancora giunta (pu-
rezza).  Noi non siamo che all’età 
dell’argento e soltanto lentamente i 
più fra gli uomini s’incamminano 
verso l’epoca gloriosa, ove tutti, pa-
droni del loro corpo di leone, saranno 
abbastanza evoluti per ricevere la Sa-
pienza e servirsene senza pericolo per 
gli altri. Fino a quel giorno l’inizia-
zione é necessaria e un abisso deve 
esistere fra l’iniziato e il passante.” 

Questa fratelli é la Sfinge e in 
essa ogni Scozzese deve vedere se 
stesso. 

Per noi Scozzesi essa é tutta la Sapienza magica del passato, eterna nella sua verità, in-
deformabile davanti agli uomini di tutte le età e di tutti i tempi; così come imperiosa e possente 
si erge nei tempi fra tutte le razze, tutto dominando, tutti confondendo con il suo mistero, ma 
proclamando l’armonia fra gli elementi più diversi.  

Essa guarda il sole levante, poiché il sole fa amare la vita e amare la vita vuol dire co-
noscere l’accesso alla felicità. Essa contempla il Cielo e la Terra insieme, per affermare che in 
alto come in basso, la messe delle gioie é ricca per colui che sa raccoglierla.  

Essa é chiamata anche la tomba di Ermete, poiché il suo simbolo rivela la Sapienza di 
Atlantide detta anche Ermete a ricordo anche delle famose tavole di Ermete, sopra le quali la 
Saggezza del Passato aveva un poco per volta intagliato i comandamenti morali e scientifici che 
sono la chiave di ogni beatitudine.  

La Sfinge, come appare chiaro, evidente dal colloquio con Ram, é la fonte, é il Taberna-
colo della filosofia Ermetica. 

L’ermetismo è una iniziazione filosofica naturale, e più esattamente è quello studio, 
quella scienza che si rivolge all’albero del bene e del male di cui il serpente della Terra addita 
al Figlio dei Cieli il frutto proibito. 

Ciò volendo significare che la scienza per eccellenza od Ermetismo è applicabile al bene 
ed al male, cioè a fare il bene e a produrre il male, perché la chiave del bene e del male è una: 

Kairos - N° 02/2025

 
17



cioè la conoscenza e la coscienza che di fronte ad ogni debolezza umana occorre essere forti e 
giusti e profondamente capaci di esprimere amore per il prossimo quanto per se stessi, perché 
solo allora si saprà desiderare il bene e respingere il male. Con questo concetto l’iniziato è am-
monito: l’occhio che non si è purificato dalla nebbia umana non può vedere, così come la mano 
che non si è lavata della impurità terrena non può toccare il seme e il frutto dell’albero della Sa-
pienza e della Saggezza. 

Ecco, quindi, l’Ermetismo e la Sfinge, ovverosia la filosofia e il simbolo dei gradi scoz-
zesi.  

Gli Atlanti d’Egitto edificarono la Sfinge affinché nell’avvenire il passato sussistesse e 
potesse insegnare alle razze che un tempo gli uomini avevano conosciuto il Paradiso Terrestre 
e che ne erano stati cacciati perché non avevano più saputo concepire l’unità della vita.  

Ecco perché la Sfinge è considerata dagli iniziati come uno dei più puri simboli della 
Iniziazione Suprema. 

Ecco perché ci troviamo ad affermare che la Massoneria non fu sempre, perché la Mas-
soneria per la sua intima essenza poté essere solo quando la ragione si destò come esame di sé 
e dei suoi obiettivi, quando infine l’uomo appose al fato i suoi valori individuali. 
 
 

 
 

Kairos - N° 02/2025

 
18

Olio su tela - Sibolismo ermetico del 33° - Alfredo di Prinzio - collezione privata



Carissimi Fratelli, 
ci ritroviamo oggi raccolti nella Luce per ac-
cogliere chi ha scelto, in silenzio e  consape-
volmente, di varcare la soglia del Tempio.  
Ogni Iniziazione è un atto sacro. 
È un inizio, sì, ma non come lo intende il 
mondo profano: non un evento mondano,  né 
un titolo, né un premio. È un taglio netto col 
passato. È una rinascita. 
Maperché scegliere di entrare in Massoneria? 
Il mio pensiero è che nel mondo là fuori oltre 
le Colonne del Tempio, dove regna il rumore e 
l’apparenza, l’uomo spesso si sente spaesato, 
frammentato, orfano di significati.  
Il Fratello che oggi chiede la Luce ha percepito 
una mancanza, un’inquietudine, una domanda. 

E non ha cercato risposte semplici, ma ha 
ascoltato la voce silenziosa del proprio Cuore. 
È questo il primo vero atto massonico: sce-
gliere liberamente di iniziare un cammino di 
conoscenza, di perfezionamento, di servizio. 
Questa scelta comporta sacrificio. Comporta 
volontà. Comporta l’abbandono dell’Io illuso-
rio, e la lenta costruzione di un Sé più auten-
tico.  
Non basta bussare alla Porta del Tempio. Biso-
gna meritare di entrare. E una volta dentro, 
nulla sarà più come prima. 
Il tempo trascorso nel Gabinetto delle Rifles-
sioni è come una incubatio. 
Nel mondo antico, l’incubatio era il gesto del 
pellegrino che si sdraiava nel silenzio di un 

Kairos - N° 02/2025

 
19

“SCEGLIERE LA VIA:  
L’INIZIO, L’INCUBAZIO, LA RINASCITA” 

   



tempio, attendendo il sogno, la visione, la voce 
del dio. Era un atto di attesa, di sospensione, di 
ascolto profondo.  
Così anche voi, Fratello iniziato, oggi avete 
vissuto la vostra notte iniziatica: simbolica-
mente isolato, bendato, spogliato di ogni iden-
tità profana, pronto a morire a sé stesso per 
rinascere nel segno della Luce. 
Questa incubazione non dura un giorno solo. 
Prosegue anche dopo l’Iniziazione. 
Si manifesta in ogni silenzio, in ogni dubbio, 
in ogni gesto rituale che non comprendiamo 
ancora ma che ci parla, ogni volta, un po’ più 
in profondità. 
E proprio per questo, Fratelli, ogni Iniziazione 
è anche una benedizione per la Loggia. 
L’ingresso di nuovi Fratelli è linfa vitale. È il 
respiro stesso del nostro Tempio. 
Perché ogni neofita porta con sé uno sguardo 
vergine, una sete sincera, un impulso che ci ri-
chiama a ciò che davvero conta. La loro pre-
senza ci interroga, ci rinnova, ci richiama alla 
nostra stessa vocazione. In un mondo che in-
vecchia nello spirito, chi chiede di essere ini-
ziato dimostra che in lui la Fiamma è ancora 
viva.  
Senza nuovi Fratelli, la Loggia inaridisce; con 
loro, si rigenera. 
Accogliere un nuovo Iniziato è anche per noi 
un richiamo a riattivare la nostra memoria ini- 
 

ziatica. Ricordiamoci del momento in cui 
anche noi, forse tremanti, forse inconsapevoli, 
ci siamo lasciati guidare nel buio. Ricordia-
moci della voce che ci ha accolto, delle do-
mande che ci sono state poste, del simbolismo  
del primo colpo di maglietto.  
Ricordiamoci di quella soglia che abbiamo var-
cato. E chiediamoci: siamo ancora degni di 
quel momento? 
Essere Massoni non è appartenere a un gruppo, 
ma ad un ideale. È costruire incessantemente 
il proprio Tempio interiore. È osservare, tacere, 
riflettere. È mettersi al servizio del Bene, della 
Verità, della Bellezza, nella discrezione e nella 
 modestia. 
A colui che oggi viene iniziato, possiamo solo 
dire: cammineremo con te, non sempre avremo 
risposte, ma condivideremo il Silenzio e in 
quel Silenzio, forse, qualcosa comincerà a ger-
mogliare. 
 L’Iniziazione non finisce quando si spengono 
le Luci. Essa comincia veramente nel momento 
in cui si rientra nel mondo profano con occhi 
nuovi, con un cuore disposto a lavorare la Pie-
tra Grezza della propria anima. 
 La vera Incubatio è la vita intera del Massone. 
 Il mio augurio e la mia profonda speranza e 
che i Fratelli oggi iniziati possano custodire 
questo fuoco con umiltà, perseveranza, e gra-
titudine. 
 

Kairos - N° 02/2025

 
20



  
 

STASERA, È SERA DI LOGGIA 
 
 Aprì lentamente la porta del suo armadietto. Appese la sua uniforme della 
polizia e tirò fuori il suo abito.  

Era sera di Loggia. 
 Osservò l’ultimo impiegato lasciare il suo lavoro, chiuse l’edificio e fece la 
sua uscita serale dalla banca. Si diresse quindi con un fischio tra le labbra e 
la primavera nel suo passo.  

Era sera di Loggia. 
ll giovane aiutò la moglie a sparecchiare. Diede quindi la buonanotte ai suoi 
bambini e sgattaiolò nella sua stanza per cambiarsi. Mentre usciva sorrise 
alla moglie e la baciò.  

Era sera di Loggia. 
Era stata una giornata dura. Navigare attraverso le complessità del sistema 
legale era un lavoro stimolante. Faticoso anche. Normalmente si sarebbe di-
retto a casa per una serata rilassante. Ma stasera non era una sera normale e 
non sentiva niente della consueta fatica, perchè  

 Era sera di Loggia.  
La vita non era stata piacevole dalla morte della moglie. La sua famiglia vi-
veva molto distante e ogni anno che passava diventava sempre più duro af-
frontare le cose semplici della vita. Soprattutto gli mancava la sua compagna 
di una vita. Stasera sentiva un poco meno dolore e la vita non sembrava così 
cattiva.  

Era sera di Loggia.  
L’incidente era stato terribile. Ma c’era la consolazione che la sua capacità 
come medico aveva salvato una vita. Ancora non sarebbe stato facile e 
c’erano possibilità di complicazioni. Ma per un momento poteva mettere le 
sue preoccupazioni nelle mani di altri perché stasera  

Era sera di Loggia. 
 É difflcite cercare lavoro quando il mercato del lavoro è scarso. Ogni giorno 
affrontava le orde senza nome di persone che continuavano a dirgli che non 
avevano bisogno di lui. Ogni volta affrontava l’esclusione e la possibilità di 
sofferenza. Stasera, sapeva, che era voluto e che ne avevano bisogno,  

ERA SERA DI LOGGIA. 
 

Kairos - N° 02/2025

 
21



V.I.T.R.I.O.L.   

  
 

Visita Interiora Terrae Rectificando Invenies Occultum Lapidem che letteralmente si-
gnifica “Visita l’interno della Terra e compiendo opportune modifiche, trova la pietra nascosta”, 
è l’acrostico che esorta al viaggio verso la Pietra Occulta, posta al centro dell’essere.  

Cosa possiamo fare per arrivarci? Lo dice la stessa formula, dobbiamo «rettificarci», 
operare cioè ricercando la «retta via» che diviene così metafora della ricerca interiore tesa verso 
la Verità che tutti intimamente ricerchiamo. Certamente una rettificazione per niente facile da 
comprendere oppure, se compresa, difficile da mettere in pratica. Il primo confronto con il viag-
gio di introspezione ci viene suggerito nel momento in cui veniamo sbendati nel gabinetto delle 
riflessioni il giorno della nostra iniziazione.  

È lì che vediamo per la prima volta questa grande scritta posta in alto di fronte a noi 
(V.I.T.R.I.O.L.) e tutti ci siamo chiesti cosa volessero significare quelle lettere poste una di se-
guito all’altra, non a caso, ma in un ordine da dover ancora comprendere. Ma è ancora presto e 
dunque ci pervade il dubbio e la curiosità che verrà saziata soltanto dal momento in cui ci verrà 
donata la luce.  

La luce che deve guidarci nel cammino massonico illuminando i nostri passi ed accen-
dendo la nostra sete di conoscenza. La prima volta che incontriamo questo acrostico siamo al 

buio e non ci è dato comprendere perché 
proveniamo dall’ignaro, dal mondo pro-
fano.  

Oggi invece, possiamo scorgere 
più e più volte quelle stesse lettere illumi-
nate non più dalla banale curiosità. Questa 
volta abbiamo uno strumento in mano che 
ci pone davanti al dovere di iniziare un 
percorso interiore volto alla ricerca della 
conoscenza che non è mai assoluta, volto 
alla ricerca della sapienza che deve gui-
dare il nostro lavoro, della forza che dob-
biamo tirare letteralmente dal nostro io 
interiore per elevarci, e dalla bellezza di 
dover compiere il nostro lavoro e cam-
mino secondo i principi di amore, fedeltà, 
fratellanza.  

Ed ecco che ritorna l’importanza 
del silenzio. Un silenzio creatore, dove i 
nostri pensieri germogliano come semi 
nella nostra parte più intima ed iniziano a 

nascere le domande e a volte, anzi spesso, è nel silenzio che privilegia l’ascolto che troviamo le 
risposte attese e se siamo fortunati, è nel silenzio che compiamo il nostro miglior viaggio.  

Chi meglio di Dante ha saputo metaforicamente rappresentare il V.I.T.R.I.O.L. 
L’Opus magnum di Dante è solita associarsi alla simbolica trasmutazione del Piombo in 

Oro attraverso le fasi del Nero = Inferno, del Bianco = Purgatorio e del Rosso = Paradiso proprio 

Kairos - N° 02/2025

 
22



attraverso il tragitto indicato dall’acrostico V.I.T.R.I.O.L.  
Il viaggio dantiano è inteso quale passaggio da uno stato di peccato che attraverso l’atto 

purificatorio conduce allo stato di beatitudine. Non a caso le tre cantiche della Divina Commedia 
rappresentano un percorso iniziatico: l’Inferno rappresenta il mondo profano; il Purgatorio illu-
stra le prove iniziatiche e il Paradiso rappresenta l’illuminazione.  

È così il numero 3 compare ripetutamente nella grande opera: tre sono i principi masso-
nici (libertà, uguaglianza e fratellanza), tre le virtù teologiche (fede, speranza e carità), tre gli 
elementi alchemici (sale, zolfo e mercurio) necessari per creare la “Grande Opera”.  

Il sale e lo zolfo rappresentano la materia prima per dare inizio alla lavorazione, dunque, 
Corpo e Anima. il Sale corrisponde all’elemento Terra. Lo Zolfo, all’elemento Fuoco, di colore 
giallo-oro, assimilabile all’Anima dell’uomo. Il Mercurio, invece, per le sue particolari caratte-
ristiche rappresenta lo Spirito, volatile ed inafferrabile.  

Il Mercurio siamo noi, è la nostra essenza. Ed ecco che la trasmutazione della materia 
originaria che via via si raffina ed acquisisce caratteristiche più rare e preziose, rappresenta il 
compimento del nostro viaggio interiore che inizia nel momento in cui ci viene chiesto di “ab-
bandonare i metalli” di cui simbolicamente veniamo deprivati il giorno della nostra iniziazione. 

In quel preciso istante si mette in atto la metafora del lavoro alchemico, durante il quale 
le sostanze originarie subiscono varie mutazioni volte alla spoliazione delle scorie.  

Ecco, noi dovremmo fare esattamente questo: abbandonare le sovrastrutture mentali, i 
pregiudizi, la presunzione, l’attaccamento alla materialità per dotarci di umiltà, compagna fedele 
del nostro viaggio che può condurci come Virgilio attraverso l’inferno e il Purgatorio, verso il 
nostro processo di elevazione dalla vita profana, attraversando le prove iniziatiche per condurci 
come Beatrice verso la residenza degli illuminati.  

Nella selva Dante incontra 3 belve, ciascuna simbolo di un peccato: la lonza, rappresen-
tante la lussuria; il leone sinonimo di superbia e la lupa di avarizia. Dante è spaventato per que-
st’incontro ma in suo aiuto arriva il poeta latino Virgilio (lo scrittore latino che rappresenta la 
ragione e la cultura umana, il “maestro”).  

Ho immaginato esattamente l’iniziazione di un profano identificando Caronte, il traghet-
tatore di anime, come colui che tegola il profano e che lo conduce alle porte del Tempio dove 
avverrà l’iniziazione affidandolo al maestro esperto che, come Virgilio nella divina commedia, 
ha il compito di accompagnarlo e guidarlo nel passaggio dalla vita profana alla vita iniziatica 
visitando l’inferno inteso quale visione di quella che è la vita e l’attaccamento alla materialità e 
che potremmo identificare nel percorso di riflessioni che avviene all’interno del gabinetto delle 
riflessioni permeato dalla simbologia che induce  il profano a deprivarsi dei pensieri terreni e 
materialistici per farsi trasportare dalla simbologia massonica che lo accompagnerà nel suo viag-
gio.  

Da lì, il profano viene condotto, sempre dal nostro Virgilio, maestro esperto, presso il 
purgatorio. Si bussa alla porta del Tempio per dare inizio alle prove che il profano dovrà soste-
nere per purificarsi e abbandonando i metalli e attraversando le tre prove dell’acqua, del fuoco 
e del vento, ed è allora che inizia la vera trasmutazione del piombo in oro ed è al termine delle 
tre prove che gli viene concessa la luce e l’incontro con Beatrice che io identifico con il Maestro 
Venerabile, che con la sua sapienza saprà condurre l’iniziato, non più profano, nel cammino 
massonico da identificarsi con l’urobòro (simbolo rappresentante un serpente o un drago che si 
morde la coda) che altro non è che la rappresentazione di un cammino che mai finisce, ma può 
solo cominciare e ricominciare sempre arricchito di nuove conoscenze. 
 

Kairos - N° 02/2025

 
23



Come la città o il Tempio, la casa è 
posta al Centro del mondo ed è l’imma-
gine stessa dell’universo. 

Noi Massoni, iniziati all’Arte 
Sacra, affermiamo che la Loggia ha 
chiaramente il carattere cosmico ed in 
cui il Filo a Pimbo sta posto al suo asse. 

La Loggia, per me, è la dimora 
della Pace, come la mia casa, ed è la di-
mora dell’immortalità, la dimora della 
Luce che anima il mio Tempio Interiore. 
Infatti, la casa, per me, è il simbolo del 
mondo interiore e i piani, la cantina, la 
soffitta rappresentano i diversi stati 
della mia anima: i piani inferiri sono il 
mio incoscio e i piani superiori la mia 
elevazione spirituale. 

La casa è anche un simbolo del-
l’elemento femminile nell’accezione di 

rifugio, madre, protezione, seno materno.  
Cari Fratelli, 
in un tempo in cui il mondo trema sotto il peso delle ingiustizie e la dignità umana viene messa 
in discussione, è necessario tornare al Centro. Tornare alla casa, alla famiglia, e alla Luce che 
abita nel cuore dell’uomo.  

La casa è il tempio interiore, il luogo in cui il caos esterno trova equilibrio. Le mura che 
ci accolgono non sono solo pietra o legno, ma vibrazioni di energie sottili che risuonano con la 
nostra anima.  
Nella famiglia - che sia di sangue o di spirito - si costruisce il primo laboratorio di libertà, il 
primo spazio in cui si imparano i diritti, la tolleranza, l’amore.  
Eppure, in questo momento storico, vediamo il mondo farsi sempre più oscuro, le tenebre offu-
scano la Luce, lo Spirito del nostro Maestro  Hiram è crocifisso sul legno della sofferenza, lo 
spirito dell’uomo si è spento.  I rapporti delle Nazioni Unite parlano di diritti umani calpestati, 
di guerre in cui le regole vengono distrutte, di popoli che perdono casa e dignità. Le famiglie 
vengono sradicate, le case ridotte in macerie, e l’umanità sembra dimenticare la sua origine 
sacra.  

È in questa oscurità che si accende la fiamma dell’iniziazione. Nella tradizione massonica 
del Rito Scozzese Antico e Accettato, la casa e la famiglia assumono un valore iniziatico.  
Il tempio massonico rappresenta la casa dell’anima, la dimora del lavoro interiore, mentre la fa-
miglia, reale o simbolica, è la catena d’unione che lega ogni fratello e sorella nella grande fami-
glia umana.  

Ogni grado del Rito - dal primo al trentatreesimo - è un passo verso la Luce, una graduale 
elevazione dallo stato profano all’illuminazione. Il muratore operante costruiva cattedrali di pie-

Kairos - N° 02/2025

 
24

LA CASA È POSTA AL CENTRO DEL MONDO 
 



tra; il muratore accettato costruisce la cattedrale invisibile dello spirito, pietra su pietra, virtù su 
virtù. E in questo percorso, la casa diventa un microcosmo del tempio, e la famiglia  
un riflesso del cosmo ordinato.  

Nel grado di Maestro, si apprende che la Luce non muore: essa discende nel buio per ri-
nascere più pura, proprio come il solstizio d’inverno, quando il sole sembra morire ma in realtà 
prepara il suo ritorno.  

Così anche oggi, mentre il mondo attraversa un inverno dei diritti, noi siamo chiamati a 
custodire la fiamma. La vera Massoneria - quella dello spirito, non del potere - insegna che tutti 
gli uomini e le donne sono fratelli sotto la stessa volta stellata. Nessuna religione, nessuna na-
zione, nessun dogma può cancellare questa verità: l’essere umano, qualunque sia la sua condi-
zione, è un tempio vivente.  

Difendere i diritti umani, allora, non è un gesto politico, ma un atto iniziatico. È lavorare 
alla costruzione del Tempio Universale dell’Umanità, dove ogni popolo, ogni credo, ogni colore 
trova il suo posto come pietra levigata. Ogni gesto di giustizia è un colpo di scalpello sul marmo 
grezzo del mondo. Fratelli le stelle cadenti non sono solo frammenti di luce, ma messaggeri spi-
rituali. Quando le vediamo attraversare il cielo, ci ricordano che anche noi siamo scintille divine 
in viaggio verso la Fonte. Il solstizio d’inverno, momento di silenzio cosmico, segna l’inizio di 
un nuovo ciclo di coscienza. Nel Rito Scozzese, la Luce che rinasce in questa notte è simbolo 
del risveglio dell’Uomo Vero, di colui che costruisce non con la forza ma con la compassione, 
non con la paura ma con la conoscenza.  

In un mondo in cui la violenza, la povertà e la disuguaglianza minacciano la dignità 
umana, ricordiamo che ogni casa può diventare un tempio, ogni famiglia una loggia di amore e 
consapevolezza. Il vero muratore non ha bisogno di grembiuli o compassi materiali: la sua opera 
è la costruzione del bene. E mentre le stelle cadono e l’inverno avanza, ricordiamo che la Luce 
- la stessa Luce che guida il Maestro nel Rito Scozzese - non si spegne mai. Essa vive nella giu-
stizia, nella bontà, e nel desiderio di un mondo dove la casa non sia distrutta, la famiglia non sia 
divisa, e i diritti di ogni uomo siano sacri come la fiamma che arde sull’altare del cuore. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Kairos - N° 02/2025

 
25



IL LIBERO ARBITRIO 
  

 
Il libero arbitrio si svela come un enigma senza 
tempo, un mistero che sfida le certezze del de-
terminismo e costringe ogni ascoltatore a in-
terrogarsi sul senso stesso della propria esisten 
-za. Non si tratta di una mera definizione filo-
sofica o teologica, ma di un invito a scavare nel 
profondo del proprio essere, a interrogarsi sulla 
natura delle proprie scelte e a dubitare, persino, 
di quelle convinzioni che riteniamo incrolla-
bili. È un flusso ininterrotto di parole che si in-
trecciano, sfidando la logica e mettendo in 
discussione il destino preordinato, e nel farlo 
si fa portavoce di un dubbio radicale, quello 
che scava nel cuore di ogni credente, di ogni 
uomo e donna, mettendo in discussione la ve-
rità di una realtà che, forse, non è così lineare 
come ci viene raccontata.  
Immaginate, per un attimo, che ogni decisione 

ogni piccolo atto di volontà, non sia soltanto il 
risultato di una catena di cause ed effetti, ma 
un vero e proprio salto nel vuoto, un atto in-
causato che sfugge alle leggi rigide della cau-
salità. Qui, il libero arbitrio diventa il cavo teso 
su cui l’uomo è costretto a camminare, dove 
ogni passo, per quanto misurato e attento, si 
trasforma in una sfida alla predestinazione.  
È come se il destino, pur avendo tracciato un 
percorso, lasciasse sempre aperta una breccia, 
un margine di incertezza, in cui la volontà 
dell’essere umano può insinuarsi e cambiare le 
sorti del suo destino. Questa visione non è solo 
un’idea astrattra, ma una profonda realtà esi-
stenziale che costringe ogni ascoltatore a chie-
dersi: siamo davvero padroni del nostro destino 
o siamo semplici attori in un dramma scritto da 
forze superiori? 
Il pensiero occidentale, nel corso dei secoli, ha 
tentato di conciliare questo paradosso. Da 
Spinoza, che negava la Iiberta dell’uomo, re-
legando ogni azione alla necessità divina, a 

Kairos - N° 02/2025

 
26



Kant, che separava il mondo fenomenico da 
quello noumenico per permettere alla volontà 
di emergere libera dalla mera causalità; ogni fi-
losofo ha lasciato un segno indelebile in questa 
continua ricerca. Ma è nel vivo della. vita quo-
tidiana, nel confronto con le sfide della moder-
nità, che il libero arbitrio si fa terrreno fertile 
di dubbi e domande scomode.  
Se il nostro cammino è segnato da influenze 
genetiche, culturali e sociali, fino a che punto 
possiamo affermare di essere realmente liberi? 
E se tutto ciò che consideriamo come scelta è 
già il frutto di un accumulo di condiziona-
menti, non sarebbe forse questa convinzione 
una mera illusione, un velo che offusca la ve-
rità? 
In questa narrazione fluida e intensa, la libertà 
assume anche una dimensione esoterica, quasi 
mistica. in cui lo spirito si libera dalle catene 
della materialità e si spinge verso I’infinito.  
Il viaggio interiore, è il percorso che, sebbene 
intriso di incertezze e dubbi, offre la possibilita 
di scoprire una verita superiore. Il cammino del 
massone, infatti, non è mai lineare: ogni passo 
è un atto di coraggio, un’affermazione contro 
la fatalità e una sfida alla rigida struttura del 
destino. È un invito a mettere in discussione 
tutto, a dubitare persino di ciò che ci viene im-
posto come verità assoluta, per aprire la mente 
a possibilità inaspettate e a nuove prospettive 
che, in ultima analisi, potrebbero rivoluzionare 
la nostra comprensione dell’essere umano. 
Il flusso delle parole si fa così portavoce di un 
messaggio ambivalente: da una parte, la libertà 
è una condizione interiore, una scintilla che ac-
cende il fuoco del cambiamento; dall’altra, 
essa è sempre minacciata da una realtà deter-
ministica che non lascia spazio a deviazioni 
imprevedibili. Il dubbio, dunque, diventa lo 
strumento per scuotere le convinzioni, per far 
tremare le certezze e spingere chi ascolta a in-
terrogarsi, a guardare oltre le apparenze e a ri-
scoprire la propria capacità di scelta.  
In questo gioco di luci e ombre, ogni parola di-
venta un’arma, ogni frase un invito a non ac-
cettare passivamente ciò che è, ma a lottare per 

un’esistenza in cui la liberta non sia solo un,il-
lusione, ma una realtà tangibile e costante. 
Cosi, mentre il nostro spirito si espande come 
un gas senza confini, si apre la porta a un dub-
bio inquietante: quanto di ciò che pensiamo di 
conoscere è davvero nostro?  
E se la libertà è una conquista continua un 
ideale che si rinnova ad ogni istante, non sa-
rebbe questo il vero segreto per vivere in modo 
autentico? Ogni scelta, ogni errore, ogni caduta 
diventa parte integrante di un cammino che, se 
pur imperfetto, ci spinge verso l’ignoto e ci in-
vita a scoprire una verità che va oltre il visibile. 
In questo spazio di infinita possibilità, l’uomo 
diventa un artefice della propria sorte, un cer-
catore instancabile che, nonostante i condizio-
namenti, osa sognare e, soprattutto, dubitare. 
Questo messaggio, che si diffonde come 
un’eco nelle Logge e nelle menti degli Iniziati, 
non 
offre risposte definitive, ma piuttosto pone do-
mande potenti, capaci di scuotere il senso co-
mune e di aprire nuovi orizzonti di pensiero.  
È un invito a non abbandonarsi alla comodità 
delle verità scontate, ma a intraprendere un 
viaggio interiore fatto di domande, dubbi e, so-
prattutto, della consapevolezza che la libertà 

Kairos - N° 02/2025

 
27



autentica è il frutto di una continua ribellione 
contro il determinismo. In questo dialogo 
senza fine tra l’Io e il mondo, ogni scoltatore è 
chiamato a diventare protagonista, a mettere in 
discussione, e a scoprire che, alla fine, la più 
grande sfida è quella di riconoscere e affermare 
la propria capàcità di scegliere, anche quando 
tutto sembra già scritto. Da sempre l’essere 
Umano combatte nel profondo di sé una batta-
glia silenziosa: affermare la propria volontà 
contro forze che vorrebbero incatenarla.  
Dalle più antiche civiltà fino ai giorni nostri, 
ogni epoca testimonia il desiderio indomito di 
essere gli artefici del proprio destino. Filosofi, 
mistici e poeti ne hanno parlato con voci di-
verse ma che convergono nel punto comune: 
la libertà è un dono divino e al tempo stesso un 
compito sacro da assumèrsi con coraggio.  
Essere liberi significa ricevere una scintilla di  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

luce e impegnarsi a farla risplendere nel 
mondo. La saggezza antica ce lo ricorda: 
«L’uomo è veramente libero solo quando la sua 
volontà brilla più forte del fato» 
Queste parole risuonano con particolare inten-
sità nel cuore di ogni Iniziato. In Massoneria, 
il libero arbitrio non è un concetto astratto da 
contemplare, ma una luce viva che guida ogni 
passo sul cammino iniziatico. È la stella polare 
dello spirito: illumina i dubbi, scalda le spe-
ranze e orienta l’anima verso il compimento 
consapevole del proprio destino. In ogni deci-
sione autentica, l’iniziato percepisce un riflesso 
di quella Luce maggiore che gli occhi profani 
non vedono: la scintilla della sua libertà inte-
riore. Così, passo dopo passo, ciascuno di noi 
trasforma il proprio viaggio in un atto di crea-
zione, guidato da quell’intima fiamma che nes-
suna tenebra può spegnere. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Kairos - N° 02/2025

 
28

Paul Éluard 

LIBERTÀ 
 
Su i quaderni di scolaro 
Su i miei banchi e gli alberi 
Su la sabbia su la neve 
Scrivo il tuo nome 
 
Su ogni pagina che ho letto 
Su ogni pagina che è bianca 
Sasso sangue carta o cenere 
Scrivo il tuo nome 
 
Su l’assenza che non chiede 
Su la nuda solitudine 
 
Su i gradini della morte 
Scrivo il tuo nome 
 
Sul vigore ritornato 
Sul pericolo svanito 

Su l’immemore speranza 
Scrivo il tuo nome 
 
E in virtù d’una Parola 
Ricomincio la mia vita 
Sono nato per conoscerti 
Per chiamarti 
 
Libertà. 

 



 
LA METAFORA DELLA CAVERNA E DELLA FONTE D’ACQUA 

  
 
 

In questa mia incisione tenterò di analizzare e dare le mie considerazione sulla bellissima 
legenda che caratterizza il IX Grado del R.S.A.A.; sappiamo che Jahaben una volta superato i 
rovi che ne ostruivano l’ingresso, entrò scendendo nove gradini nella Caverna, ed alla luce di 
una lampada scorse Abiram, l’assassino di Hiram che,  sdraiato sulla schiena stava dormendo.  

Johaben si impadronì di un pugnale e ignorando l’ordine ricevuto del grande Re Salo-
mone di condurlo vivo a Gerusalemme per sottoporlo a giudizio e subire il giusto castigo per il 
suo orribile crimine, si avventò su Abiram gridando “nikam” e dopo una colluttazione l’uccise 
e, inoltre, mosso dall’irrefrenabile impeto della vendetta lo decapitò. Dopo di che vide una fonte 
d’acqua che scorreva nella caverna si dissetò e si addormentò profondamente, fino a quando 
giunsero gli altri cavalieri che Johaben aveva lasciato indietro, ed al grido di “nikam” lo sve-
gliarono, lo rimproverarono duramente per il grave atto compiuto e si incamminarono con la 
testa dell’assassino sulla via del ritorno.  

Io mi chiedo e vi chiedo veramente possiamo pensare che lo scopo di questo Grado sia  
solamente insegnarci la pur importantissima differenza tra giustizia e vendetta? O introdurci alla 
analisi dello scritto filosofico della caverna di Platone?  
Se invece provassimo a pensare Abiram e Johaben come le due facce della stessa medaglia, 
come se fossero due aspetti della stessa persona, fratelli cosa ne uscirebbe fuori?  
Capiremmo immediatamente che siamo di fronte ancora una volta ad una metafora dell’inizia-

Kairos - N° 02/2025

 
29



zione, ma vista con una consapevolezza maggiore dovuta ai nostri studi; difatti se Abiran l’as-
sassino rappresenta le peggiori nefandezze che si nascondono in noi, Johaben invece rappresenta 
la volontà di elevarsi, lavorando con tenacia per diventare vero maestro massone e meritare l’ap-
pellativo “emerek” cioè vero uomo, ed è proprio alla luce di ciò proveremo a rileggere la legenda 
del grado.  

Johaben scende nove gradini che rappresentano la totalità dei tre mondi : inferi, terreno 
e celeste, il nove inoltre rappresenta la fine di un ciclo e ne annunzia l’inizio di un altro, del 
resto proprio come questo grado. Giunge nella caverna che può essere identificata con la cavità 
del cuore, il centro dell’essere umano, la sede della coscienza, simbolo dell’origine.  Trova Abi-
ran il male presente in tutti noi che si nasconde spesso dormiente nel nostro io più profondo, ma 
pronto ad uscire in qualsiasi momento. Jahaben lo scova ed inizia così l’epica battaglia, che si 
consuma proprio nella parte più intima della nostra coscienza, nel nostro tempio interiore, si 
scontreranno così il bianco e nero presenti in noi, è da questo scontro che dipenderà metafori-
camente se la caverna diverrà la perfetta allegoria del gabinetto delle riflessioni, dove rinascere  
iniziati, oppure il sepolcro dove morire e quindi tornare alla terra e marcire, ed è proprio cosi 
che l’acronimo V:. A:. M:. presente sulle nostre fasce ha un senso più compiuto, “vinci aut mori” 
“vincere o morie”, vincere sulle nostre profanità o tornare alla terra per marcire .  

Sappiamo tutti che in questa battaglia a prevalere sarà Jahaben, che dopo essersi dissetato 
alla fonte si addormenta, e la caverna che diverrà cosi l’Atanor, quel forno alchemico  all’interno 
del quale  avrà luogo la Grande Opera,  quella famosa Magnum Opus tanta cara aglI alchimisti, 
che  partendo dalla Negredo  rappresentato dalla terra, arriverà alla Rubedo rappresentato dal 
simbolismo del  sangue versato.  
Ma in tutto questo la fonte d’acqua che ruolo ha?   

L’acqua è nota come elemento di trasmissione e di passaggio da uno stato all’altro, è un  
elemento purificante, inoltre è essenziale in moltissimi procedimenti alchemici dove viene usato 
come solvente, vista la sua capacità di sciogliere i sali. L’acqua  evaporando ascende al cielo 
dove immagazzina informazioni astrali, che in seguito ricondensandosi e ricadendo sotto forma 
di pioggia verranno trasmesse alla terra,  processo essenziale affinché la terra possa essere fe-
conda. Ma questo processo non è a senso unico, infatti anche la terra a sua volte arricchisce l’ac-
qua de sui minerali in un ciclo perpetuo.  

In tutte le culture viene utilizzata per purificarsi prima di accostarsi al sacro, gli indù per 
esempio purificano l’anima con bagni rituali nel Gange, o nel bellissimo tempio di “Tirta Empul” 
a Bali tempio dedicato a Vishnu divinità appunto dell’acqua.  Sia nel islam che nella religione 
ebraica è obbligatorio compiere le abluzioni rituali, lavandosi totalmente o parzialmente prima 
di entrare nel luogo sacro e pregare. Anche noi Cristiani  riserviamo un ruolo fondamentale al-
l’acqua, basta pensare al rito del battessimo che purifica dal peccato originale e ci consente una 
rinascita spirituale, di fatto una vera e propria iniziazione.  

E che dire della nostra iniziazione dopo la terra del Gabinetto delle Riflessioni alla fine  
del secondo viaggio si passa dopo essere stati  purificato dall’acqua, momento essenziale nel 
passaggio dalla profanità alla sacralità dei nostri templi.  

Ritornando a Johaben quando è dormiente nella caverna potremmo vederlo come un ge-
stante nel grembo materno dove si evolve per poi nascere a nuova vita, grembo materno che è 
pieno di liquido amniotico che è composto quasi totalmente d’acqua , che guarda caso protegge 
il feto e dopo la rottura del sacco amniotico ne facilita l’uscita e, quindi, nascita: ancora un altro 
esempio di come l’acqua aiuta a passare da uno stato all’altro.  

Ma la Grande Opera non si è definitivamente compiuta poiché prima di giungere alla 

Kairos - N° 02/2025

 
30



completa elevazione è stata interrotta  dal sopraggiungere degli altri cavalieri che ridestano il 
nostro eroe. A questo punto dovremmo chiederci,  perché gli altri cavalierini rimproverano du-
ramente Jahaben e Stolkin addirittura arriva quasi ad ucciderlo?  La risposta sta nel fatto che 
Johaben il risvegliato diventa esso stesso lo straniero e che per tanto non viene riconosciuto dai 
suoi compagni; del resto la parola Jahaben nelle sue varie forme può significare figlio di Dio o 
amico di Dio e, come tale, accede ad un altro più alto livello di consapevolezza (risvegliato) 
che risulta incomprensibile dagli atri cavalieri, ancora non risvegliati. 

Ma non dobbiamo mai dimenticare 
che il male rappresentato da Abiran 
non può essere  
ucciso completamente poiché fa  
parte del nostro essere uomini, senza 
esso non saremmo più umani; ma 
una mente risvegliata, una mente 
consapevole e saggia (che è proprio 
quello che rappresenta Re Salo-
mone) è in grado di giudicare e di re-
primere, gli egoismi, le profanità, la 
cattiveria , in favore del bene e alla 
gloria del Grande Architetto del-
l’Universo.  

Sappiamo bene fratelli che in alchi-
mia esistono due vie che portano alla 
trasmutazione: la prima via nota 
come via secca dove nel crogiolo del 
Atanor grazie alle alte temperature 
opera immediatamente una trasmu-
tazione, e la seconda via la via 
umida (ritorna anche qui all’impor-
tanza della acqua) che è la nostra 
via, che è una via lenta, che richiede 

anni e che consente di osservare con attenzione il lento cambiamento dei colori (nero, 
bianco,giallo,rosso) in tutte le varie sfaccettature. Del resto Johaben rappresenta esattamente il 
prototipo del giovane maestro privo d’esperienza, pieno di fiducia in se stesso e permeato da 
uno zelo eccesivo, insomma se pur iniziato, se pur risvegliato deve continuare ancora a sgrossare 
la pietra, con ancora cambiamenti di colore da eseguire prima di raggiungere l’illuminazione; 
del resto siamo sempre perfettibili e non arriveremo mai alla perfezione. Alla fine di questo tor-
mento interiore Johaben esce dalla caverna con un animo rasserenato, che è ben rappresenta 
dall’arcobaleno raffigurato sul Quadro di Loggia. Arcobaleno che compare in cielo alla fine di 
una tempesta che è generato proprio dall’incontro dell’acqua e della luce, entrambe simboleg-
giano le influenze spirituali e celesti.  

Per concludere molto interessante è il fatto che l’acqua che genera la pioggia ed il fuoco 
che crea la luce sono elementi apposti e contrastanti ma quando si incontrano in cielo creano 
una meravigliosa sintesi che è l’arcobaleno che guarda caso ha una forma che ricorda un ponte, 
un collegamento tra il mondo terreno e quello celeste... anche da qui il collegamento con il Me-
tatron ma questa è un’altra storia... 

Kairos - N° 02/2025

 
31



DAL SILENZIO... ALLA PIETRA... 
IL LAVORO ESOTERICO DELL’APPRENDISTA 

  
 

Dopo aver varcato la soglia del Tempio e ricevuto la Luce, l’uomo nuovo - l’Apprendi-
sta- si ritrova in uno spazio sacro di silenzio. Non più il buio dell’ignoranza, ma il silenzio fe-
condo dell’attesa. Il profano è morto, ma il Massone non è ancora nato del tutto: la sua rinascita 
è solo l’inizio di un lungo lavoro di purificazione, disciplina e conoscenza. L’Iniziazione è la 
prima scintilla di quel fuoco che deve alimentare l’Opera, e il primo atto dell’Opera è lavorare 
la Pietra Grezza.  Ogni Apprendista è una pietra informe, uscita appena dalla cava del mondo. 
Egli porta con sé le scorie del passato, le asperità dell’ego, gli angoli dell’ignoranza. Il suo com-
pito è quello di scolpirsi, poco a poco, con la pazienza e la volontà che solo il silenzio può ispi-

Kairos - N° 02/2025

 
32



rare. Il martello e lo scalpello non sono che simboli di due forze interiori: la volontà che agisce 
e la conoscenza che dirige. 

Sul piano esoterico, la Pietra Grezza rappresenta la materia prima dell’Alchimia spiri-
tuale: la parte opaca e indifferenziata del nostro essere, che attende la trasmutazione in Pietra 
Cubica, ossia in ordine, armonia e coscienza.  “Visita Interiora Terrae, Rectificando Invenies 
Occultum Lapidem” che tradotto vuol dire “Visita l’interno della terra e, rettificando (purifi-
cando), troverai la pietra nascosta.”  e da qui dovremmo capire che l’ Occultum Lapidem non si  
trova all’esterno, ma nel cuore dell’uomo stesso.  

Così l’Apprendista lavora a sé come l’alchimista lavora al crogiolo, sapendo che la vera 
Opera è lenta e silenziosa, e che ogni colpo dato alla pietra è un colpo dato all’illusione dell’Io. 
Ma non basta colpire: occorre ascoltare. Infatti il Silenzio è il primo Maestro del Massone. È la 
soglia attraverso la quale la parola della Luce si fa udibile. Nel mondo profano, il silenzio è as-
senza di suono; nel Tempio, è presenza del Divino. 

Chi tace, ascolta non solo le voci esteriori ma anche i sussurri dell’anima, le vibrazioni 
della pietra che si sta lavorando. In questo ascolto profondo, l’Apprendista inizia a riconoscere 
la voce dell’Ordine che parla dentro di lui, la stessa che i Maestri antichi chiamavano Logos: il 
Verbo eterno che tutto misura e contiene. 

Nel silenzio, la mente si purifica e diventa strumento dell’intuizione. È qui che la Luce 
ricevuta inizia a farsi comprensione. È qui che la mano si fa più ferma, e il colpo più giusto.  
Quando l’Apprendista impara ad ascol-
tare, scopre che il suo lavoro non è solo 
individuale. La pietra che egli modella 
dovrà integrarsi nel Tempio Universale, 
accanto alle pietre dei suoi Fratelli. Non 
lavora più per sé, ma per l’Armonia del-
l’insieme. 

La Fratellanza è il primo grado 
dell’Amore iniziatico: non un sentimento, 
ma una legge cosmica. Ogni pietra è ne-
cessaria, ogni differenza è complemen-
tare.  Nessuno costruisce da solo un 
Tempio; ma senza il lavoro di ciascuno, il 
Tempio non si regge. Sul piano esoterico, 
questa consapevolezza segna il passaggio 
dall’individuale al collettivo, dal micro-
cosmo (io) al macrocosmo (noi). 

Come Boaz e Jachin sostengono 
le soglie del Tempio, così Forza e Sa-
pienza - le nostre due Colonne interiori - 
sostengono l’uomo nella sua ascesa verso 
l’Unità. Ma non vi è Luce senza Ombra. 
Ogni Fratello, nel lavorare la propria pie-
tra, deve affrontare le forze contrarie che 
abitano il suo essere e l’ombra non va ne-
gata, né combattuta, ma riconosciuta e in-
tegrata. 

Kairos - N° 02/2025

 
33



Come l’alchimista non rifiuta il piombo, ma lo trasmuta in oro, così il Massone trasforma 
la sua parte oscura in consapevolezza. L’Equilibrio - rappresentato dalla Squadra - è la chiave 
di questo processo; infatti, essa misura, regola e armonizza. Solo mantenendo l’equilibrio tra 
Luce e Tenebra, tra Ragione e Istinto, tra Spirito e Materia, l’uomo può avanzare senza perdersi. 
L’esperienza del duale non è una caduta, ma una necessità: il contrasto genera coscienza. Chi 
attraversa l’Ombra con coraggio, porta alla Loggia una Luce più matura e vera. E quando l’Ap-
prendista avrà levigato la sua pietra, ascoltato il Silenzio, compreso la Fratellanza e integrato 
l’Ombra, allora sarà pronto per un nuovo mistero: la conquista della Parola. 

Non la parola che spiega, ma quella che crea, non la parola che divide, ma quella che 
unisce. Nel simbolismo esoterico, il Verbo (Logos) è la vibrazione originaria da cui tutto procede. 
L’uomo che la ritrova in sé diventa co-creatore del mondo, perché la sua parola - purificata dal 
silenzio e dall’esperienza - è in accordo con la Legge universale. 
Ricordate che spesso il Maestro tace non per ignoranza, ma perché la sua parola è ormai un atto; 
perché ha compreso che la Verità non si pronuncia, si vive. 
Così, Fratelli miei, il cammino iniziato nella notte dell’Incubatio continua nella luce laboriosa 
del giorno. 

Dal Silenzio alla Pietra, dall’Io al Noi, dalla Luce all’Ombra e di nuovo alla Luce: tutto 
è un ciclo, un respiro, un’Opera.  L’Apprendista che lavora su sé stesso lavora anche per il mondo 
e ogni colpo dato alla propria pietra risuona nel grande Cantiere del Cosmo. 
 

Kairos - N° 02/2025

 
34



Cari Fratelli, Neofiti, Maestri Segreti, 
seguendo il tracciato della Creazione nei Gradi Azzurri avete appreso l’esistenza e l’armonia 
della “Legge Universale” che tutto governa e siete giunti fino a Noi… in questa Loggia di Per-
fezione... 

Nel Viaggio da voi percorso nei primi Tre Gradi Azzurri avete intravisto il cammino 
dell’umanità attraverso la storia e la preistoria...  vi siete imbattuti in miti e leggende...  avete 
partecipato simbolicamente alla caduta dell’Uomo ed alla sua evoluzione… conoscete l’Acacia... 
siete morti alla materia e siete rinati nello Spirito del Maestro Hiram... avete visto la Tomba del 
Maestro Morto e su di essa avete sparso Lacrime di Ruggiada per chiedere la benedizione celeste, 
la grazia vivificante, su questa Umanità ancora sofferente. 

Questa sera siete con tutti Noi, in questo altissimo consesso di Cavalieri, artigiani del 
pensiero, votati a combattere con ardimentoso coraggio non soltanto quei pregiudizi che inqui-
nano ogni civiltà, ma anche i nefasti assalti delle proprie passioni; noi levighiamo la nostra pie-
tra... lavoriamo su noi stessi affinché la simbolica corona di alloro e di ulivo, che questa sera vi 
è stata posta sul capo, non sia uno sterile simbolo, ma vittoria seguita da una pace serena... il 

Kairos - N° 02/2025

 
35

MAESTRO SEGRETO 
SALUTO DI BENVENUTO E ISTRUZIONE AL IV GRADO DEL R.S.A.A. 

Michele Greco



primo passo della Piramide Scozzese... il primo gradino su quella Via che dovrà rendere Santo 
con la Parola la forma più elevata dell’energia cosmica. 

Dalle parole del Potentissimo Re Salomone avete appreso che l’ignoranza e la tirannia 
opprimono ancora, dopo lunghi millenni, l’Umanità... la Parola non è stata ancora ritrovata… 
la Chiave per aprire il cuore dell’umanità è ancora spezzata…  

Il percorso simbolico del Rito che abbiamo celebrato questa sera vi indica e vi incita a 
ricercare la Parola Perduta e per far ciò avrete bisogno di tutte le forze della vostra anima e di 
tutto il coraggio racchiuso nel vostro cuore per poter ricercare la nuova Verità, che si trova su di 
un Piano Superiore sì che per  raggiungerla dovrete, durante il vostro Cammino, aumentare la 
Velocità del pensiero e del passo, per poter proseguire sulle ali della Spirale, che vi condurrà 
nell’antro più nascosto di voi stessi... al vostro interno... al vostro Centro o Cuore nascosto... vi 
condurrà nell’Urna... all’interno dell’Utero, luogo dove all’uomo di Desiderio potrà di-svelarsi 
l’origine della vita, l’Unità primordiale, l’origine del Tutto. 
Una Via privilegiata di una strada maestra che permette di giungere al cuore dell’uomo... al 
Cuore Radioso di Hiram...   

In questo nuovo viaggio circolare, in questo vortice che vi trascinerà nelle profondità di 
voi stessi per poi farvi risalire, come dice il Sommo Poeta, a contemplare le Stelle, apprenderete 
che la vita dell’uomo è una scintilla che per un attimo esce dalla notte infinita… quindi, affret-
tatevi a vedere ed a sapere… se tardate... l’attimo della vita è già passato… e rientrerete nella 
notte senza aver intravisto la Verità. 

Ancora il Silenzio vi circonda... il lutto avvolge ancora questa Loggia perché lo Spirito 
dell’Uomo è stato ucciso ed i tre perversi Compagni vivono ancora in seno all’umanità... sul 
corpo dell’Innocente morto dal Cielo cadono Lacrime d’Argento che recano la speranza per 
l’Umanità di ritrovare nel cuore radioso del Maestro le misteriose Vie dell’amore, che sono le 
sole che conducono alla resurrezione in una vita nuova... il cuore radioso è rinchiuso nel nostro 
Tempio Interiore, simbolicamente rappresentato dall’Urna chiusa, e voi avete il dovere di libe-
rarlo, ricomponendo con il vostro lavoro e con la vostra devozione la Chiave d’avorio che si è 
spezzata, e che quindi ne impedisce l’apertura... ricordando che la Chiave d’avorio si ricompone 
solo lavorando all’interno dell’Urna, poiché Essa si aprirà solo dal suo interno... 

Per cui, nella solitudine della vostra Urna dovrete ancora, con desiderio, lavorare su voi 
stessi per meglio analizzare e comprendere i messaggi ancestrali sottesi nel simbolismo di questa 
Loggia di Perfezione e coordinare su di essi la vostra mente ed i vostri pensieri, per rafforzare 
il vostro cammino nel Dovere, nell’Obbedienza, nella Fedeltà alle Regole... le sole che vi faranno 
meglio comprendere che il lavoro non sarà mai ultimato, finché resterà alla Ragione dell’Uomo 
una Verità da scoprire. 

Dallo studio del rituale e dalla filosofia di questo Grado di Conoscenza apprenderete che 
il destino dell’uomo è di gettare nell’Infinito una sonda che mai troverà il suo punto di appoggio; 
l’Infinito è la realtà che nessuno può disconoscere ed al quale nessuna coscienza si sottrae… 
l’Infinito esiste, come esiste l’Umana Ragione. 

All’interno della vostra Urna dovrete spogliare il vostro animo delle residue scorie dell’ 
invidie, odio, intolleranza, ostilità e lasciare che la Bontà alberghi nella vostra anima… poiché 
essa contribuirà alla felicità e vi produrrà serenità e gioia… 
Ricordatevi sempre che l’Edificio morale e sociale dell’Umanità è basato sopra l’Amore fraterno 
fra i popoli della Terra… 

Dalle parole del rituale evocate dal Re Salomone avete ascoltato che la Libera Muratoria 
impone il dovere di cercare la Verità: “cari fratelli abbiate un solo culto: quello della Verità” 

Kairos - N° 02/2025

 
36



Verità: quella nascosta nel nostro Tempio Interiore, che vuole essere scoperta ma che è, 
anche, verità etica, morale e comportamentale... la verità, quindi, è anche e soprattutto la Via 
che l’uomo Giusto percorre diuturnamente.  

La verità sulla Massoneria e della Massoneria posso testimoniarla io stesso e anche voi, 
Fratelli rinati in Hiram. Sono fiero di essere libero muratore perché ho la possibilità di elevarmi 
intellettualmente, moralmente, spiritualmente... perché ho modo di costruire progettando per 
me stesso e per una società migliore. 

E’ la Libera Muratoria che anima la mia mente ed il mio cuore con quei “Principi Im-
mutabili” che sento proclamare ogni volta che si celebra l’Iniziazione di un profano in grado 
d’Apprendista. 

Partecipante attivo nella Comunione dei Liberi Muratori, Iniziato ai veri Misteri Tradi-
zionali e con varie Scuole di Pensiero, sento il Compasso fuso con la mia mente ed il mio cuore... 
e gioisco perché non sono il solo... questa mia formazione tradizionale, non facendo sconti alla 
superficialità del pensiero iniziatico ed alla trascuratezza dei lavori nel Tempio, mi impone e mi 
ha sempre imposto di non derogare mai ai “doveri” di un libero muratore...; la Squadra è la mia 
stella che guida il mio operare profano e mi ha sempre guidato sulla strada della rettitudine e 
dell’onestà... ma, operando un autocritica sincera, vi confesso che, essendo ancora materia 
grezza, sento il peso dei miei limiti caratteriali che se da una parte non sono in contraddizione 
con i principi e gli ideali della Libera Muratoria, dall’altra non sono perfettamente aderenti al 
principio di quella tolleranza professata dalla Libera Muratoria. 

... ma, cari Fratelli, la natura umana così come la formazione tradizionale iniziatica non 
può dare certezze alla nostra infinita ricerca; il dubbio e la vigilanza, quali bastoni su cui ap-
poggiarci, ci devono sempre accompagnare lungo il sentiero della vita... ma, al contempo, la Li-
bera Muratoria offre un progetto-utopia all’uomo pensante... a colui che è consapevole che senza 
ideali umanitari e senza rettitudine morale la vita non è degna di essere vissuta. 

L’iniziante al IV° Grado ascolta le inequivocabili parole che l’Oratore pronunzia, in 
modo cadenzato: “Essendo sano ed essendo malato, nella prosperità come nelle avversità, il 
dovere è in noi, inflessibile come il destino, inevitabile come l’ora che succede all’ora, impla-
cabile come la morte”. 

Kairos - N° 02/2025

 
37



Queste parole suonano come un programma morale per tutta l’esistenza... orme dei nostri 
passi incisi sul cammino, sulla Via, sul percorso all’interno della Comunione e fuori di Essa. 

Si può vivere senza compiere il proprio Lavoro? 
Ricordate: “... il lavoro è il primo dovere di un Libero Muratore ed è la sua massima 

consolazione...” 
Quale vuoto avvertiremmo se verremmo meno ai nostri doveri? 
Quali e quanti rimorsi sentiremmo per aver influito negativamente sulla società profana ed ini-
ziatica in cui viviamo? 
Quali e quante nostre omissioni e azioni potrebbero causare guasti con inevitabili ripercussioni 
sulle presenti e future generazioni! 

“ ... il dovere è in noi, inflessibile, come il destino” sono parole scolpite nella dura roccia, 
destinate a rimanere impresse nella mente per l’importanza e la portata programmatica del loro 
contenuto. 

Il sostegno di verità morali ed etiche che la Libera Muratoria offre all’uomo è notevole 
ed è tale che si può estendere a tutti, a prescindere dalle confessioni religiose, dal colore politico 
e dalla propria cultura. 

Il Maestro Segreto, svincolato da ogni sovrastruttura, lavora nel suo tempio interiore, 
nell’Urna, solo con la forza del pensiero avendo a supporto lo strumento universale: la Ragione, 
senza porre limiti alla ricerca. 

La ragione sempre perseguitata in varie epoche... infatti, gli oppressori d’ogni tempo e 
d’ogni luogo sono capaci di annientare con la violenza fìsica e con il linciaggio morale chi 
esprime autonomamente il proprio pensiero, soprattutto se questo mira a risvegliare le coscienze 
addormentate. 
 Quanti esempi di uomini riscontriamo nella storia che hanno avuto la sola colpa di essere 
stati autentici; mi vengono in mente Socrate, Gesù Cristo, Tommaso Moro, Giordano Bruno... 
innumerevoli nella storia dell’uomo sono stati i Martiri del Pensiero, i propugnatori della Libertà, 
della Uguaglianza e della Fratellanza tra i popoli... 

Il Pot.mo, come se esaltasse i tanti martiri del libero pensiero, proclama nel rituale: “La 
sincerità è la legge universale della Libera Muratoria: è appunto alla vostra sincerità che io 
mi rivolgo” 
Dunque, il “Maestro Segreto” dev’essere sincero, anzi deve combattere la menzogna e l’ipocri-
sia... ma la sincerità deve partire dal proprio “io”; egli non deve innanzitutto mentire a se stesso, 
sostenendo, con moderazione e soprattutto con lo studio, le verità di cui è portatore, rese più 
forti e più credibili non tanto dai suoi convincimenti personali ma, soprattutto, dal suo esempio, 
quale Sacerdote di vita e Apostolo di verità. 

Una statura etica e morale così gigantesca è, senz’altro, un faro sia per gli iniziati che 
per i profani... non v’è dubbio che quando le idee-forza, sono impersonate da chi dimostra onestà 
intellettuale, morale ed etica, assumono credibilità nella società profana e possono plasmare la 
mente di chi osserva, di chi studia e di chi riflette. 
  La Libera Muratoria in questo Grado si pone il problema della felicità.  
Nel Rituale del “Maestro Segreto” il Pot.mo dice: “Ma se voi credete sinceramente che la felicità 
sia nella carità, nello studio, nell’esaltazione della virtù, allora potete rimanere tra noi e sfor-
zarvi di liberare il vostro essere dalle passioni che lo avviliscono ancora e che gli impediscono 
di gioire della serenità del saggio”. 
Quale ruolo ha la solidarietà nel determinare la felicità? 
Secondo alcuni Autori c’è più gioia quando si dona che quando si riceve. 

Kairos - N° 02/2025

 
38



Aurelio Agostino definì l’amore come “gravitazione”, “amor prondus meum” “L’amore è la mia 
gravitazione”. 
La  Libera Muratoria, pur non proponendo una formula definitiva fa consistere la felicità “nella 
carità, nello studio e nell’esaltazione della virtù”. 
Lo studio arricchisce non solo la nostra intelligenza ma ci guida verso una conoscenza più pro-
fonda, allarga gli orizzonti; la mente spazia di più permettendo all’occhio di vedere in modo più 
completo... ci permette di vedere l’oltre... il nascosto...  ci permette di vedere nell’oscurità e, 
così, apprendere ciò che non si conosce...; il sapiente si può paragonare a colui che vede da un 
piano più alto anziché dal piano terra. 

“Giuro d’istruirmi e di sollevare il mio spirito” dichiara il Maestro durante l’Iniziazione 
al 3 Grado ed il Pot.mo gli ricorda, al 4 Grado, che abbiamo l’obbligo di studiare la Libera Mu-
ratoria nella sua Storia e nei suoi simboli, che velano ed insegnano profonde verità di vita. 

Cari Fratelli Neofiti, avete chiesto di essere ammessi tra i Maestri Segreti. 
Con tale richiesta avete coscientemente compiuto un atto di ferrea volontà a cui terrete fede,  
perché avete visto la tomba di Hiram, illuminata da una pallida luce: larga tre piedi, profonda 
cinque e lunga sette che alludono ai numeri offerti alla meditazione degli Apprendisti, dei Com-
pagni e dei Maestri... avete visto il ramoscello di acacia verdeggiante e ve ne siete impossessati, 
affinché in voi possano sopravvivere le energie che la morte non può distruggere. 

Sono anche le energie del pensiero iniziatico razionale... verità di sentimenti di quel-
l’amore universale e di quella cultura umana che la Tradizione Muratoria tramanda da millenni, 
di generazione in generazione, e che si acquisiscono con la devozione, con la frequentazione 
assidua della Camera, con il rispetto dei Lavori compiuti nel Tempio e con l’apprendimento 
degli insegnamenti nel Grado... 
... un atto di volontà, un giuramento, liberamente scelto dal Maestro Libero Muratore... un atto 
di adesione e devozione totale all’Ideale e Principi della Libera Muratoria Universale il Maestro 
lo compie quando si avvicina al cadavere di Hiram e lo scavalca senza timori.  
Prova che dimostra la sua innocenza e la sua sincerità nel perseguire i 5 Punti della Maestria, 
che lo faranno soffrire, perché non saranno facili da raggiungere ma lo renderanno immortale 
(riflessione sulle 5 ferite del Cristo, Maestro di Giustizia) . 

Egli non ha assassinato Hiram, perciò chiede di passare dalla Squadra al Compasso, pas-
saggio che è riservato ai Maestri, perché solo essi sanno usare questo strumento con profitto. 
Il maestro ha contemplato abbastanza la tomba di Hiram... l’architetto del re Salomone rappre-
senta l’autentica Tradizione Muratoria, la quale è messa, di continuo, in pericolo dall’ignoranza, 
dal fanatismo e dall’ambizione di quei massoni che non hanno compreso il messaggio umano 
della Libera Muratoria. 
Il “Maestro Segreto” all’ignoranza oppone la cultura, la dottrina, l’intelletto illuminato; al fana-
tismo l’equilibrio, la serenità, la saggezza; all’ambizione oppone l’unica sua aspirazione: l’im-
presa titanica di migliorare se stesso, morendo ai vizi e risorgendo nelle virtù in continuazione, 
poiché l’iniziato all’Arte costruisce sempre, anche quando apparentemente sembra assente o 
inattivo...(bruco/crisalide)  

La morte di Hiram fa sprofondare l’Umanità nelle tenebre... i Liberi Muratori sono alla 
ricerca della Parola Perduta per riportare la Luce dello spirito e dell’amore del Maestro in seno 
dell’Umanità. 

In questa Grado la ricerca della Parola Perduta continua, poiché continua la costruzione 
del Tempio dell’Umanità, interrotta dalla  morte del Maestro... i lavori,  rafforzati dall’esercizio 
dell’obbedienza e dalla pratica virtuosa del Silenzio, riprendono con più vigoria. 

Kairos - N° 02/2025

 
39



Due dita, indice e medio, posti sulle labbra è il 
Segno di questo grado... segno del lavoro silenzioso 
che è preludio a quella ri-velazione che apre una nuova 
Porta, un nuovo passaggio, alla dottrina dell’amore per 
l’umanità che tutti noi, iniziati all’Arte Reale, abbiamo 
il dovere di acquisire. 

Il Silenzio ci trascina nell’antro oscuro (l’Urna)... 
in questo Tempio circondato da drappi funebri che av-
volgono l’Anima, il silenzio ci trascina sulle ali delle 
correnti ascensionali della spirale nello spazio infinito, 
senza nulla al di sopra o al di sotto... senza nessuno ac-
canto a noi... soli per contemplare  il chiarore annun-
ciatore delle Lacrime di Argento nella notte.  

II semplice silenzio dell’ascolto del nostro micro-
cosmo e l’ascolto dell’Altro, rafforza i nostri passi sulla 
via dinamica della Vita, senza nessun confine di paura, 
di dolore, di morte... perché il Silenzio, quale Signore 

del Pensiero, ci ha parlato con il suo respiro eterno, sublime e liberatorio. 
Ed è attraverso questo Silenzio che noi evochiamo l’Egregore... e con questo Silenzio che noi 
ascoltiamo la voce che va al di là della percezione umana... ascoltiamo la voce del Maestro 
morto, la voce di Hiram... voce che una volta udita nel Silenzio dell’Urna, del nostro Tempio 
Interiore, verrà poi udita per sempre, anche in mezzo a tutti i rumori del mondo... perché l’orec-
chio dell’Anima e dello Spirito dopo averla ascoltata una volta resterà sempre sensibile alla sua 
Armonia e nessun suono terrestre sarà capace di sommergere quell’Armonia che almeno una 
volta ha parlato dentro di noi... 

Nel Segreto e nel Silenzio del nostro Tempio Interiore - con la fedeltà di perseverare nel 
Lavoro - dobbiamo raccogliere con amore ciò che è sparso e, con le nostre acquisite cognizioni, 
percezioni ed intuizioni, dobbiamo ricomporre la Chiave Spezzata di Avorio, necessaria a sco-
perchiare l’Urna e poter, così, ammirare lo Splendore del Segreto racchiuso in essa che è il Cuore 
radioso del Maestro Hiram... 

e allora... e solo allora... potremmo sentire il Silenzio dell’Universo e potremmo avvertire 
che il Divino alberga nel profondo di ognuno di noi... 

Lo sentiremo... lo troveremo... lo vedremo con gli occhi dello spirito... perché quando 
tacciamo ai rumori del mondo ed il rumore del mondo tace a noi, in quel profondo silenzio av-
viene l’Incontro con la Luce, lo Splendore (Aziz) che ci darà la consapevolezza di affermare 
“IO SONO” (crescita individuale)... e, quindi, di conseguenza, la bellezza del Lavoro insieme 
con gli altri nella Comunione umana ci darà la certezza e la stabilità del “IO CI SONO” che è 
la sublimazione dell’incontro tra fratello e fratello  tra uomo e uomo (completezza del lavoro). 

“Io ci sono”... “da Fratello a Fratello, nella vita e nella morte” “Tu sei mio Fratello’’’ 
sono le frasi più belle che siano state scritte, perché danno vita e forma al Nodo magico del-
l’Amore che unisce tutti i Fratelli per il raggiungimento di uno scopo comune ed unisce l’umana 
famiglia. 
L’incontro tra l’uomo e l’uomo è la magia dell’amore che opera su di noi e ci trasforma in veri 
Fratelli Scozzesi, Cavalieri dall’armatura lucente, rinati nel Silenzio dell’Amore pronti a per-
correre la Via del Giusto, quali Sacerdoti di Vita e Apostoli di Verità . 

Non c’è silenzio, non c’è amore quando: 

Kairos - N° 02/2025

 
40



- parliamo per sopraffare gli altri 
- parliamo per coprire le nostre colpe 
- parliamo per non sentire la nostra coscienza 
- parliamo per non raccogliere l’appello di dolore e di giustizia che ci giunge 
   dagli altri uomini 

E così operando l’uomo parla e parla soffocando in un fiume di parole il Vero, il Giusto, il Bello, 
il Santo... quando sarebbe più utile per lui apprendere il segreto del Silenzio per captare, sulla 
frequenza dello Spirito, un divino e universale messaggio di Fede, di Speranza e di Carità.  

L’insegnamento ricevuto al I Grado in questa Camera di Perfezione viene riproposto con 
maggiore forza... il Silenzio quale preludio alla Ri-velazione (rivelare una verità e ri-nascon-
derla: Velo di Iside), che conduce al punto più intimo di tutti noi, dove l’Eternità, come acqua 
di Rugiada vivificante (lacrime di argento) riporta l’essere umano alle sue origini divine. 

Il Lavoro che il R.S.A.A. pretende e vuole da tutti Noi è duro ed è difficile da perseguire, 
in considerazione dei nostri limiti umani... 
Ma tutti, insieme ed uniti, proviamo... perché ogni passo fatto sarà il nostro Maestro... 
Se morendo all’Arte falliremo... sull’insegnamento del Maestro Hiram che muore e rinasce di 
continuo... riproviamo a rialzarci e riproviamo ancora... sempre... fino alla fine del Tempo... 
dove la Spirale ricomincia. 
Con affetto e devozione, a tutti Voi il mio triplice, fraterno e sincero abbraccio. 
 

Kairos - N° 02/2025

 
41



 
CHI 

SIAMO  
E PERCHE’ 

LO 
SIAMO 

  
 
 

Spesso incontrando altri iniziati mi viene chie-
sto voi chi siete ed io con estremo orgoglio 
dico Il Grande Oriente Italiano Obbedienza 
Piazza del Gesù e lo dico non con boria o pre-
sunzione ma con l’orgoglio e la consapevo-
lezza di chi non si sente migliore degli altri ma 
sa di essere primo fra i primi.  
Ma dovendo poi spiegare di fatto la nostra glo-
riosa Obbedienza dico che è la diretta progenie 
di LIBERTA’ DI COSCIENZA E TRADI-
ZIONE si perché è figlia di quella storica scis-
sione per la quale nel lontano 1908 il Fratello 
Saverio Fera seguito da tutto il Supremo Con-
siglio proprio in nome di quella libertà di co-
scienza decise di separarsi dal Grande Oriente 
d’ Italia pur di non rinnegare quella libertà e di 
rispondere alla propria coscienza prima che a 

qualsiasi altra regola imposta;ma siamo anche 
figli della tradizione poiché proprio in rispetto 
della tradizione dopo che nel 1975 una Comu-
nione di 8 Obbedienze si riunì fondando il 
Grande Oriente Italiano Obbedienza Piazza del 
Gesù scelsero di rifiutare una comoda strada 
ma che avrebbe snaturato la nostra tradiziona-
lità per continuare a percorrere una strada più 
irta e tortuosa rifiutando la fusione  con l’ Ob-
bedienza allora più blasonata e numerosa, ma 
mista, allora governata dal Gran Maestro Fra-

tello Franco Franchi. Sempre nel nome e nel 
rispetto di quegli straordinari concetti di Li-
bertà e Tradizione, ma non immobilismo,  Il 
Grande Oriente Italiano ebbe la lungimiranza 

di capire che quella libertà era di qualsiasi in-
dividuo e non solo degli Uomini, ma che 

la tradizione andava rispettata e 
quindi supportò le Stelle 

d’Oriente affinchè potessero co-
stituirsi in una vera e propria 
Obbedienza tutta al femminile 
chiamata GRAN LOGGIA 
ITALIANA SCOZZESE 

FEMMINILE magistral-
mente e sapientemente gui-
data dalla Serenissima e 
Potentissima Sorella Elisa-
betta Fatima Porchia. Tradi-

zione ma cosa si intende di fatto per Tradizione 
beh, a mio modestissimo parere, spesso si 
tende a confondere Tradizione e storia ma per 
me la Tradizione consiste nel salvaguardare, 
tutelare e tramandare quei valori che sono in-
violabili, immodificabili ed eterni e che si ri-
flettono nei nostri antichi landmarks, valori 
così universali ed eterni da non essere scalfiti 
dal passare dei tempi, delle mode, degli stili di 
vita e della società che cambiano. Uno di questi 
valori l’amore, per esempio, o il rispetto non 
risentono in nulla di questi cambiamenti; l’ 
amore di una Madre per il proprio figlio pen-
sate sia diverso se si considera una mamma del 
medio evo o dell’ illuminismo o del rinasci-
mento? No sono sicuro di no; o il rispetto fra 
individui? Beh non credo proprio. Di Tale Tra-

Kairos - N° 02/2025

 
42



dizione sono intrisi i nostri rituali ecco perché 
sempre attuali e mai non aderenti ai tempi che 
cambiano. Questa è quella tradizione che 
amiamo e tuteliamo e che pone le nostre basi 
ben salde nei all’interno dei confini di quei lan-
dmarks dai quali non dobbiamo mai disco-
starci. La scommessa vincente dell’ Istituzione 
Massonica ed il motivo per il quale l’ha vista 
sopravvivere a qualsiasi altra corporazione è 
che affida i propri insegnamenti non a concetti 
e scritti che anno un significato univoco ed im-
mutabile e che possono quindi sicuramente ri-
sentire del cambio dei tempi e dell’ evoluzione, 
o involuzione, del genere umano ma la Masso-
neria si affida ai simboli il quale significato è 
in continua evoluzione e segue i cambiamenti 
di chi li interpreta rendendoli universali e tra-
sversali, ed anche quindi le nostre “simboli-
che” tradizioni sono costituite dai quei principi 
etici saldi ed inviolabili ma anche dai simboli 
che si evolvono e cambiano, anzi più che cam-
biare, inteso come snaturarsi, assumono aspetti 
dai diversi confini. La libertà secondo il rituale 
da apprendista è il potere di compiere o non 
compiere determinati atti, ma non bisogna mai 
confondere la libertà con l’ anarchia o il liber-
tinaggio perché quel potere deve sempre essere 
esercitato tenendo conto di quelle regole e di 
quei valori immutabili ed eterni sanciti nei no-
stri landmarks quindi la vera libertà ha regole 
e fa sì che in piena libertà si scelga di obbedire 
ma non di piegarsi alle volontà altrui se non ac-
cettate e condivise. Spesso quindi mi pongo la 
domanda ma gli Uomini sono veramente li-
beri? La mia personale risposte è: nel mondo 
profano sicuramente no, perché chi magari per 
paura di perdere il lavoro non può dissentire da 
ciò che dice il suo datore di lavoro, chi per 
poca cultura è schiavo di chi gli spiega le cose, 
chi per insicurezza e paura non contraddice 
la/il compagna /o pur non condividendo quell’ 
agire e così via; ma qualcuno più sapiente ed 
illuminato di me ha detto che è la conoscenza 
rende liberi allora il percorso iniziatico può 
rendere liberi perché ci viene insegnato a porci 
domande a metterci in dubbio di continuo e ciò 

ci spinge a conoscere sempre più e ci rende più 
sapienti, ma come un vecchio slogan pubblici-
tario recitava “la potenza è nulla senza con-
trollo”; io sostengo che la sapienza è nulla 
senza saggezza e la saggezza può essere rag-
giunta solo studiando e aumentando il nostro 
sapere ma contemporaneamente a ciò bisogna 
scavare in noi stessi fin nel più profondo buio 
del nostro Io più nascosto cercando di disvelare 
quelle scintille delle nostre virtù  che, poten-
ziate alchemicamente nell’ atanor al fuoco di 
quei valori tradizionali, ci daranno la forza e la 
volontà per risalire dal nostro io e mettere in 

Kairos - N° 02/2025

 
43



pratica il miglioramento personale ottenuto; 
questo non solo ci renderà migliori ma farà si 
che potremo essere riconosciuti  come persone 
saggie ma soprattutto libere. Utopia magari per 
molti che non hanno la voglia di intraprendere 
questo viaggio duro di conoscenza e di sco-
perta interiore sicuramente si, ma un’ altro per- 
 

sonaggio più illuminato di me disse “ se puoi 
immaginarlo puoi farlo” allora se siamo con-
vinti davvero che ciò sia vero quell’ utopia co-
mincia a divenire realizzabile perché, si, 
saremo pure una goccia ma gli oceani sono 
fatti di gocce e soprattutto ricordate che è una 
goccia che ha fatto traboccare il vaso.  
 

Kairos - N° 02/2025

 
44

 

MEDITAZIONE SUL CHRISTO 
 
 
 
 
 
 
 
 

Christo tu che risplendi nel mio pensiero 
 

Christo tu che vivi nel mio sentire 
 

Christo tu che agisci nel mio volere 
 

Fai risplendere la tua luce dal mio capo verso il mio cuore 
 

Vivi ed agisci in me 
 

Dal cuore verso le membra 
 

Dalle membra la tua luce si irradi nel mondo 
 

Che io possa vedere il tuo luminoso essere pieno d’amore 
 

Che possa imparare a vivere nel tuo spirito di sacrificio 
 

Quale vive agendo nel divenire dell’umanità 
 

E così mi sento parte del tuo essere 
 

Completamente permeato dal flusso del tuo amore 
 

Non io voglio ma il Christo in me 
 



 
LE VIE DELLA RINASCITA 

  
 

CONFRONTO TRA LE CONCEZIONI DI DIO NELLE PRINCIPALI RELIGIONI E NEL PENSIERO MASSONICO 
 
La ricerca di Dio, o di un principio superiore, accompagna l’uomo fin dalle origini della civiltà.  
Ogni cultura, ogni epoca e ogni religione hanno espresso in modo diverso questa tensione verso 
il trascendente.  
In questo saggio verranno analizzate le principali visioni religiose e filosofiche dell’Assoluto,  
mettendo a confronto il concetto di Dio nel Cristianesimo, nell’Islam, nell’Ebraismo, nell’In-
duismo, nel Buddhismo e nel pensiero Massonico, dove appare la figura simbolica del Grande 
Architetto dell’Universo. 
 

Kairos - N° 02/2025

 
45



1. Il Dio del Cristianesimo 
 
Nel Cristianesimo, Dio è concepito come un essere unico, personale e trascendente, ma al tempo 
stesso immanente al mondo. 
È il Creatore dell’universo e Padre di tutti gli uomini. La sua essenza è amore, come espresso 
nella frase: “Dio è amore” (1 Giovanni 4,8). La Trinità - Padre, Figlio e Spirito Santo - esprime 
l’unità di Dio in tre persone, che non sono tre dèi, ma tre modi di essere di un solo Dio. Il cri-
stianesimo afferma che Dio si è rivelato pienamente in Gesù Cristo, il Verbo fatto carne, che at-
traverso la sua vita e resurrezione ha reso visibile il volto del Padre. 
 
2. Il Dio dell’Islam 
 
Nell’Islam, Dio è Allah: l’Unico, l’Assoluto, il Misericordioso e il Giusto. Il Corano lo descrive 
come colui che ha creato tutto e a cui tutto ritorna. Non può essere rappresentato né compreso 
pienamente dalla mente umana.  
Allah non è un essere distante, ma è vicino all’uomo: “Siamo più vicini a lui della sua vena giu-
gulare” (Corano 50:16). 
L’Islam rifiuta ogni forma di politeismo o di incarnazione divina. L’uomo non può “conoscere” 
Dio nel senso umano del termine, ma può sottomettersi alla sua volontà e riconoscerlo attraverso 
la fede e la pratica. 
 
3. Il Dio dell’Ebraismo 
 
Per l’Ebraismo, Dio (YHWH) è il Dio dell’Alleanza, che si è rivelato a Mosè e al popolo 
d’Israele. È unico, eterno, trascendente e personale. L’Ebraismo pone l’accento sull’obbedienza 
alla Legge (Torah) come via per vivere in armonia con la volontà divina. Dio non è visibile né 
rappresentabile, ma si manifesta attraverso la storia e la giustizia.  
Il suo rapporto con l’uomo è di tipo etico e comunitario: non basta credere, bisogna agire nel 
mondo con rettitudine. 
 
4. Il Divino nell’Induismo 
 
L’Induismo propone una concezione molto diversa di Dio, o meglio del Divino.  
Esiste un principio supremo chiamato Brahman: l’Assoluto infinito, eterno e impersonale, ori-
gine e fine di tutto.  
Le divinità come Vishnu, Shiva, Devi o Krishna sono manifestazioni (avatara) di questo unico 
principio.  
L’anima individuale (Atman) è della stessa natura di Brahman, e la liberazione (moksha) consiste 
nel riconoscere questa identità profonda.  
In tal senso, l’Induismo non distingue nettamente tra Creatore e creatura, ma vede il mondo 
come espressione del divino. 
 
5. Il Trascendente nel Buddhismo 
 
Il Buddhismo, a differenza delle religioni teistiche, non pone al centro un Dio creatore.  
Il suo focus è sull’esperienza della consapevolezza e sulla liberazione dalla sofferenza.  

Kairos - N° 02/2025

 
46



Il Buddha non nega né afferma l’esistenza di Dio, ma considera questa domanda non essenziale 
per il cammino spirituale.  
Il “divino” nel Buddhismo può essere inteso come la realtà ultima, il Nirvana: uno stato di pace 
e di non-dualità, in cui l’ego e l’illusione del sé vengono superati. È una visione radicalmente 
diversa, ma anch’essa orientata verso il superamento del dolore e la realizzazione della verità. 
 
6. Il Grande Architetto dell’Universo  
 
Nel pensiero massonico, Dio non è oggetto di culto confessionale, ma un simbolo universale: il 
Grande Architetto dell’Universo.  
Questo titolo rappresenta la razionalità e l’armonia che reggono la creazione, un principio di or-
dine e di intelligenza che ciascun massone può interpretare secondo la propria fede o filosofia 
personale.  
Per alcuni è il Dio della Bibbia, per altri è la Natura, per altri ancora la Legge morale universale 
o la Ragione.  
La Massoneria accoglie uomini di diverse religioni, di tutti i paesi sotto il principio della Ugua-
glianza e attraverso il simbolismo, invita alla ricerca della verità, della conoscenza e del perfe-
zionamento interiore.  
In questo senso, il Grande Architetto è meno una persona divina e più un’idea di trascendenza 
razionale e morale. 
 
7. Confronto generale 
 
Osservando insieme queste tradizioni, si può notare un filo conduttore: la ricerca di un principio 
ordinatore, di un senso che trascende l’uomo e il mondo materiale. Tuttavia, cambia radicalmente 
la prospettiva: 
- Le religioni monoteistiche (Ebraismo, Cristianesimo, Islam) vedono Dio come personale e ri-
velato. 
- Le religioni orientali (Induismo, Buddhismo) tendono a concepire il divino come principio 
impersonale o come stato di coscienza. 
- La Massoneria propone una visione simbolica e universale, aperta alla libertà individuale di 
interpretazione. 
Nonostante le differenze, tutte condividono la convinzione che l’universo non sia un caos senza 
senso, ma porti in sé una dimensione di ordine, di intelligenza e di mistero che spinge l’uomo 
alla ricerca. 
 
8. Confronto con il GADU 
 
L’idea di Dio - o di un Essere Supremo, o di un Principio Universale - varia enormemente tra 
culture e religioni, ma rimane una costante nella storia umana.  
Ogni civiltà ha espresso a modo suo la consapevolezza che la realtà non si esaurisce nel visibile. 
La diversità delle credenze, lungi dal negare Dio, può essere vista come la molteplicità dei lin-
guaggi con cui l’umanità cerca di nominare l’ineffabile.  
Il pensiero massonico, con il suo simbolo del Grande Architetto dell’Universo, ne offre una sin-
tesi che ne è la più moderna e inclusiva: l’invito a cercare la verità e la luce interiore, rispettando 
ogni cammino sincero verso il trascendente. 

Kairos - N° 02/2025

 
47



VERSO UNA NUOVA COSCIENZA DELL’UMA-
NITÀ 
 
L’umanità moderna si trova in un momento 
decisivo della sua storia.  
Possiede una potenza scientifica e tecnolo-
gica senza precedenti, ma spesso priva 
della saggezza necessaria a usarla per il 
bene comune.  
Il rischio non è solo materiale - guerre, crisi 
ambientali, disuguaglianze - ma spirituale: 
la perdita di senso, di direzione e di com-
passione. 
 
1. Il limite del progresso senza coscienza 
 
Il progresso tecnico è divenuto più rapido 
della maturità etica dell’uomo.  
Sappiamo creare, distruggere e manipolare 
la vita, ma non sempre comprendiamo il 
valore profondo di ciò che facciamo.  
La conoscenza senza coscienza genera po-
tere cieco. Come ammoniva Einstein, “il progresso tecnico è come un’ascia nelle mani di un 
criminale patologico se non è accompagnato da un’evoluzione morale”. 
 
2. Verso un umanesimo spirituale universale 
 
Il pensiero più appropriato per guidare l’umanità contemporanea deve unire spiritualità e ragione.  
Non una religione unica, ma una nuova visione che integri le migliori intuizioni delle culture 
del mondo: l’interconnessione orientale, la responsabilità etica dei monoteismi e la libertà co-
struttiva del pensiero massonico e umanista. 
 
3. Le tre vie della rinascita 
 
a) La via dell’interconnessione: tutto è legato a tutto. L’uomo non è padrone della Terra, ma 
parte viva di un sistema armonico.   
b) La via della responsabilità: ogni gesto ha una conseguenza morale. Custodire la vita è il 
primo dovere del futuro.   
c) La via della ragione costruttiva: l’intelligenza deve essere strumento di elevazione, non di 
dominio.   
Unendo questi tre cammini, l’umanità può riscoprire un senso comune del bene. 
 
4. Dalla religione della potenza alla spiritualità della responsabilità 
 
Serve un nuovo paradigma etico che sostituisca la competizione con la cooperazione, il consumo 
con la cura, la paura con la solidarietà.  

Kairos - N° 02/2025

 
48



Ogni cultura, ogni fede, ogni individuo può contribuire, se sceglie la compassione come forma 
più alta di intelligenza.  
Non importa in quale Dio si creda, ma se si agisce in nome del Bene universale. 
 
5. Manifesto per il futuro 
 
- La Terra non è un possesso, ma una responsabilità condivisa.   
- L’altro non è un nemico, ma un volto del medesimo mistero.   
- La tecnologia non è progresso se non serve la vita.   
- La libertà non è privilegio, ma dovere di costruire il giusto.   
- La spiritualità non è fuga dal mondo, ma impegno per trasformarlo.   
 
Solo una nuova coscienza planetaria, fondata su tolleranza, conoscenza e rispetto, potrà guidare 
l’umanità verso la sua piena maturità. 
 
Conclusione 
 
Il futuro non dipende da un’ideologia o da una fede, ma dalla capacità dell’uomo di unire cuore 
e mente, spirito e ragione. Forse il “Grande Architetto dell’Universo” non è un’entità esterna, 
ma la parte più alta di noi stessi che desidera costruire e non distruggere.   
L’umanità del domani nascerà da questa alleanza tra conoscenza e compassione: un nuovo Ri-
nascimento spirituale, necessario non per sopravvivere, ma per meritare di vivere. 
 

Kairos - N° 02/2025

 
49

Possa il tuo cuore infammiarsi di amore per i tuoi simili... possa questa fiamma dirigere sempre le tue azioni



 
LA SQUADRA E IL COMPASSO - GEOMETRIE DELLA VITA 

  
 

Questa è la mia prima tavola. Il compito di questa tavola era appunto scegliere un sim-
bolo ed esprime il mio personale significato su di esso. Io ho scelto il simbolo che più rappresenta 
la Massoneria, cioè la Squadra e il Compasso. Ho scelto questi due simboli perchè ricordo nel-
l’ultima Tornata  quando il Maestro Venerabile ci spiegava i significati di ogni simbolo, e rimasi 
colpito di una frase in particolare, cioè: (che con la Squadra e il Compasso si possono disegnare 
tutte le forme Geometriche); quindi quando osserviamo la Squadra e il Compasso, vediamo due 
strumenti, ma in realtà ci troviamo davanti a tutto il potenziale della creazione.  

Con essi, l’Uomo può tracciare ogni forma geometrica possible, dal cerchio perfetto al 
triangolo, dal quadrato alla spirale. In questa possibilità infinita io riconosco me stesso... e il 
mio pensiero si fonda proprio qui. Come la Squadra e il Compasso possono generare ogni forma 
geometrica, così io posso disegnare ogni percorso della mia vita, senza pormi nessun limite, e 
non esistono limiti, se non quelli che la mia mano accetta di tracciare. Ogni linea, ogni curva, 
ogni figura nasce da un equilibrio tra fermezza e flessibilità, tra controllo e abbandono. Io posso 
essere entrambi gli strumenti, la precisione della Squadra e l’armonia del Compasso.  

Infatti prendendoli singolarmente, la Squadra rappresenta per me la linea retta, seria, di-
sciplinata, ferma. Mi riporta ai miei studi universitari, quando studiavo la materia di arte, quando 
imparavo che le linee rette sono linee morte, fredde, immobili. Eppure, proprio quelle linee co-
struiscono le forme che restano nei secoli, ad esempio le piramidi, i templi, i monumenti.  

Sono il segno della perseveranza e della decisione, del voler fare qualcosa che non sva-
nisca con il tempo. La Squadra è dunque la mia parte più solida, quella che costruisce, che 
insiste, che non si piega alle intemperie. Mi ricorda che anche la bellezza può nascere dalla sta-
bilità, dal sacrificio, dal rigore. È la mia volontà di lasciare un’impronta in questo mondo.  

Kairos - N° 02/2025

 
50



Il Compasso invece, rappresenta per me le linee rotonde, vive e armoniose. Ritornando 
sempre ai miei studi universitari, ricordo che imparavo che la linea curva è la linea della vita: 
sinuosa, gioiosa, imprevedibile. È la linea che danza, che non segue regole rigide ma si lascia 
guidare dal ritmo del cuore.  
Se la Squadra costruisce le piramidi, il Compasso disegna i Fiori.  
Il Compasso rappresenta per me il movimento, la flessibilità, la capacità di adattarmi, di cambiare 
forma, di non irrigidirmi mai. È la parte che accoglie, che si fida, che vive il presente.  
Ma l’unione dei due simboli creano un equilibrio perfetto, nessuno dei due strumenti basta da 
solo. La Squadra senza il Compasso è troppo rigida, il Compasso senza la Squadra è troppo di-
sperso. Solo uniti generano la vita piena, quella in cui il rigore incontra la creatività, la forza in-
contra la dolcezza. Perchè per vivere, occorre essere retti ma anche curvi, capaci di dare lo 
schiaffo, ma anche la carezza.  

Serve la decisione di chi costruisce e la leggerezza di chi sogna. La Squadra mi ancora 
al terreno, il Compasso mi apre al cielo. E così, come loro, posso costruire e immaginare, posso 
restare e volare, posso essere forma e libertà allo stesso tempo. Ogni volta che guardo la Squadra 
e il Compasso, non vedo più due strumenti, ma una lezione di vita. Mi ricordano che dentro di 
me convivono due nature: quella che scolpisce la pietra e quella che accarezza l’acqua.  
Essere Uomo e Massone, da oggi, per me, significa imparare a usare entrambe, senza escluderne 
nessuna. Perché solo chi sa essere fermo e fluido, duro e gentile, artefice e artista, può davvero 
costruire qualcosa che duri e che vivi. Se il mondo è geometria, allora l’Uomo è il disegno che 
si muove. La Squadra gli dà il suolo, il Compasso gli dà il respiro. E quando le due linee ,retta 
e curva, si incontrano, nasce l’arte più grande, la vita stessa.  

 
 
 
 
 
 
 

Kairos - N° 02/2025

 
51



 
In cima alla Piramide 
della nostra "Casa", 

campeggia modesta e fiera 
una figura leggendaria: 

 
la nostra Fondatrice 

visionaria 
che posato ha 

la nostra prima pietra 
per la Libertè. 

 
Vessillo delle nostre rivoluzioni 

quotidiane, 
sdoganatrice di preconcetti e dubbi, 

assertrice che, 
 

per l'Umanità 
una buona Storia 

sia, la strada 
dell'Egalité 

 
Fatima è il suo nome 

donna Massone 
umile e gentile 

dalla saggezza grande, 
 

chi al cor le si avvicina, 
non comanda ma 

trasmette 
Saggezza, Bellezza, Forza e 

Vanto 
con orgoglio e amore 

sprona a praticare bene 
l'Arte Reale 

che lo Spirito eleva 
e fa grandi tutte le donne 

volte alla Fraternitè 
 

 
Fatima è melagrana, 
incrollabile collante 

 
riesce a tenere le 

sorelle anche se distanti 
unite 

intuendo in anticipo 
che nelle diversità 

quanto grandi siano 
le difficoltà! 

 
Alla sua guida 

siam forti e sicure 
vacillare  nessun potrà 

a tutte ella riserva 
conforto e cura 
e familiarità. 

Evviva la nostra Gran Maestra, 
Evviva Elisabetta Fatima Porchia 

 
Con devozione e amore 

T. L R. 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 

Kairos - N° 02/2025

 
52

 
La vera bellezza sta nella purezza del cuore 

questa è stato il commento spontaneo dei Membri della Direzione della Rivista nel leggere le frasi 
poetiche della Sorella Teresa. Nessuna ridondanza, solo un messaggio puro e diretto che va oltre 
l’estetica e tocca l’anima, la vita e il senso dell’esistenza… parole semplici, ma evocative, che 
creano il legame profondo di amore tra il vertice e la base della piramide umana della Libera 
Muratoria che reciprocamente si sostengono e completano la stabile costruzione del Tempio 
dell’Uomo. Queste riflessioni poetiche che la Direzione propone ai lettori evidenziano come la 
bellezza non sia solo esteriore, ma si trovi nella semplicità, nell’autenticità e nella capacità di 
vedere il bene, trasformando i sentimenti del cuore in un opera d’arte che suscita ammirazione. 




